




Sanksi Pelanggaran Pasal 113
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014

Tentang Hak Cipta

1.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara 
Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau 
pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta rupiah). 

2.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang 
Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud 
dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan 
Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/
atau pidana denda paling banyak Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 

3.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang 
Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud 
dalam Pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan 
Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/
atau pidana denda paling banyak Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah). 

4.	 Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang 
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 
10 (sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,00 
(empat miliar rupiah). 





PENGEMBANGAN TEORI, KONSEP, DAN MODEL  
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Ditulis oleh: 

Muhammad Iqbal  |  Muhammad  |  Usman  |  Fitriani

Abidah  |  Rahmawati  |  Faisal  |  Zaini Dahlan

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh
Nafal Publishing

PT Nafal Global Nusantara
Jl. Utama 1 Metro 34112

Telp: +62823-7716-1512, +62 858-0920-7521
Email: nafalglobalnusantara@gmail.com

Anggota IKAPI No. 017/LPU/2024

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip 
atau memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku 

dengan cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, November 2025

Editor: Ira Atika Putri
Perancang Sampul: Syafri Imanda

Penata Letak: Syafri Imanda

ISBN: 978-634-7493-05-7

x + 176 hlm; 15,5x23 cm.

©November 2025



v

PRAKATA

Pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peran yang sangat penting dalam 
membentuk manusia seutuhnya. Tidak hanya berfungsi sebagai media 

transfer ilmu agama, PAI juga berperan dalam membangun karakter, moral, 
dan spiritual peserta didik. Dalam era globalisasi yang penuh tantangan, 
pendidikan agama Islam dituntut untuk lebih adaptif, inovatif, dan relevan. 
Pengembangan teori, konsep, dan model pendidikan agama Islam menjadi 
kebutuhan mendesak agar mampu menjawab tantangan zaman sekaligus 
mempertahankan esensi keislaman. 

Teori dalam pendidikan agama Islam harus terus dikembangkan 
untuk memperkaya perspektif ilmiah dan memperkuat dasar filosofisnya. 
Pengembangan konsep dalam pendidikan agama Islam juga menjadi hal 
yang tidak kalah penting. Konsep ini mencakup pendekatan, strategi, dan 
prinsip yang digunakan dalam proses pembelajaran. Model pembelajaran 
juga menjadi fokus penting dalam pengembangan pendidikan agama 
Islam. Model yang inovatif dan kontekstual dapat meningkatkan efektivitas 
pembelajaran serta memotivasi peserta didik untuk aktif belajar. 

Pengembangan teori, konsep, dan model pendidikan agama Islam 
harus dilakukan secara berkesinambungan dengan melibatkan berbagai 
pihak, termasuk akademisi, praktisi pendidikan, serta pemangku kebijakan. 



vi

Sinergi ini penting untuk memastikan bahwa pengembangan tersebut tidak 
hanya relevan secara akademik, tetapi juga dapat diterapkan dalam praktik 
nyata. Selain itu, evaluasi dan refleksi terhadap implementasi teori, konsep, 
serta model yang telah dikembangkan perlu dilakukan secara berkala untuk 
menjamin efektivitas dan keberlanjutannya. 

Dengan upaya pengembangan yang serius dan terarah, pendidikan 
agama Islam diharapkan mampu menjadi pilar utama dalam mencetak 
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tangguh 
secara moral serta spiritual. Generasi yang terbentuk melalui pendidikan 
agama yang holistik serta kontekstual ini diharapkan dapat memberikan 
kontribusi nyata bagi kemajuan umat dan bangsa di tengah dinamika global 
yang kompleks. 

Tulisan ini disusun dengan menitikberatkan pada pengembangan 
teori, konsep, dan model yang relevan dengan tantangan pendidikan di 
era modern. Pengembangan tersebut diharapkan dapat menjadi panduan 
praktis bagi pendidik, peneliti, dan pemerhati pendidikan Islam dalam 
menghadirkan pendekatan yang adaptif, inovatif, serta kontekstual. Dengan 
demikian, buku ini tidak hanya menitikberatkan pada aspek keilmuan, 
tetapi juga berorientasi pada pengaplikasian teori dalam kehidupan nyata.



vii

DAFTAR ISI

Prakata......................................................................................................... v
Daftar Isi...................................................................................................... vii

BAB I
Prawacana........................................................................................................1

Latar Belakang Pendidikan Agama Islam (PAI)............................... 1
Urgensi Teori, Konsep, dan Model dalam PAI................................. 4

BAB II
Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam...........................9

Filosofi Tauhid dalam PAI................................................................... 9
Nilai-Nilai Universal dalam PAI......................................................... 13
Hubungan antara PAI dengan Akhlak dan Karakter....................... 16
Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam....................... 19



viii

BAB III
Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam...........................23

Definisi dan Ruang Lingkup Teori Pendidikan Islam...................... 23
Teori-Teori Belajar yang Relevan dengan PAI (Behaviorisme, 
Konstruktivisme, dan Humanisme)................................................... 28
Teori Pendidikan Islam dari Tokoh Muslim (Ibnu Khaldun,  
Al-Ghazali, dan Ibnu Sina).................................................................. 39
Teori Pendidikan Modern dalam Konteks Islam............................. 51

BAB IV
Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam.............57

Pengertian dan Peran Konsep dalam PAI......................................... 57
Konsep Tarbiyah, Ta’lim, dan Ta’dib..................................................60
Pengembangan Konsep Holistik (Integrasi Spiritual,  
Intelektual, dan Sosial)......................................................................... 67

BAB V
Landasan Model Pendidikan Agama Islam...............................73

Pengertian Model dalam Pendidikan................................................. 73
Prinsip-Prinsip Pengembangan Model PAI...................................... 75
Landasan Kurikulum PAI di Indonesia............................................. 80
Relevansi Model PAI dalam Konteks Global.................................... 84

BAB VI
Model-Model Pendidikan Agama Islam.......................................87

Model Pembelajaran Konvensional.................................................... 87
Model Pembelajaran Aktif................................................................... 93
Model Pembelajaran Integratif........................................................... 102
Model Pendidikan Karakter Islami.................................................... 105



ix

BAB VII
Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam.....................................109

Urgensi Inovasi dalam PAI.................................................................. 109
Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran PAI........................... 111
Inovasi Media Pembelajaran............................................................... 114
Pengembangan Model Blended Learning untuk PAI....................... 117

BAB VIII
Pengembangan Kurikulum Pendidikan  
Agama Islam...................................................................................................121

Prinsip-Prinsip Pengembangan Kurikulum PAI.............................. 121
Kurikulum PAI di Indonesia (dari Kurikulum 1947  
hingga Kurikulum Merdeka).............................................................. 125
Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI........................... 129

BAB IX
Evaluasi dan Penilaian dalam Pendidikan  
Agama Islam...................................................................................................133

Pentingnya Evaluasi dalam PAI.......................................................... 133
Metode Penilaian Akhlak dan Kepribadian...................................... 136

BAB X
Pendidikan Agama Islam dalam Konteks  
Multikultural......................................................................................................139

Urgensi Multikulturalisme dalam PAI............................................... 139
Integrasi Nilai-Nilai Toleransi dalam PAI......................................... 141
Pendidikan Agama Islam untuk Harmoni Sosial............................. 144



x

BAB XI
Masa Depan Pendidikan Agama Islam........................................147

Pendidikan Islam di Era Digital.......................................................... 147
Tantangan Globalisasi terhadap PAI.................................................. 150
Relevansi Pendidikan Islam dalam Kehidupan Modern................. 154
Visi Pendidikan Islam yang Berbasis Rahmatan Lil ‘Alamin...........156

Daftar Pustaka............................................................................................ 159
Profil Penulis............................................................................................... 167



1

BAB I
PRAWACANA

Latar Belakang Pendidikan Agama Islam (PAI)
Pendidikan agama Islam adalah sebuah upaya yang dilakukan secara sadar 
dan terencana oleh pendidik untuk membentuk generasi yang memiliki 
keyakinan, pemahaman, serta kemampuan mengamalkan ajaran Islam 
dalam kehidupan sehari-hari. Proses ini dilakukan melalui berbagai metode, 
seperti bimbingan, pengajaran, dan pelatihan, yang disesuaikan dengan 
kebutuhan serta perkembangan peserta didik. Dalam pelaksanaannya, 
pendidikan ini dirancang secara sistematis untuk memberikan pemahaman 
mendalam mengenai nilai-nilai agama, sehingga mampu menanamkan 
dasar akhlak yang mulia serta membentuk karakter peserta didik yang 
bertanggung jawab, jujur, dan beriman.

Tujuan utama dari pendidikan agama Islam adalah mencetak indi-
vidu yang tidak hanya memahami ajaran agama secara teoretis, tetapi juga 
mampu menerapkannya dalam berbagai aspek kehidupan. Untuk menca-
painya, pendidik menyusun rencana yang matang, mencakup kurikulum 
dan metode pengajaran yang relevan. Dengan pendekatan yang terstruktur 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam2

ini, peserta didik diharapkan dapat mengenal dan menjalankan ajaran 
agama secara benar, baik dalam ibadah, hubungan sosial, maupun dalam 
kontribusi kepada masyarakat. Pendidikan agama Islam berperan penting 
dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga berakhlak mulia sesuai dengan prinsip-prinsip Islam (Majid, 
2012: 13).

Sistem dalam pendidikan Islam bertujuan menanamkan nilai-nilai 
Islam secara mendalam sehingga mampu membangun kepribadian seseo-
rang yang bercorak islami. Nilai-nilai tersebut tidak hanya dipelajari secara 
teoretis, tetapi juga dihayati dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 
Menurut Ahmad dan Uhbiyat (2001: 13) pendidikan Islam mampu membe-
rikan pedoman hidup bagi seseorang, menjadikannya pribadi yang menjun-
jung tinggi nilai-nilai agama sebagai landasan dalam berpikir, bertindak, 
dan berinteraksi. Pendidikan ini tidak hanya menekankan pemahaman 
ajaran agama secara intelektual, tetapi juga mendorong seseorang untuk 
mengamalkannya dalam setiap aspek kehidupan sehingga Islam menjadi 
pandangan hidup yang menyeluruh.

Sebagai kebutuhan dasar manusia, pendidikan Islam berperan penting 
dalam membina potensi yang dimiliki setiap individu. Manusia dilahirkan 
dengan kemampuan untuk dididik dan juga mendidik, yang menjadi dasar 
baginya untuk menjalankan tugas sebagai khalifah di bumi. Melalui proses 
pendidikan Islam yang terstruktur dan berlandaskan Al-Qur’an serta sunah, 
diharapkan lahir manusia-manusia yang memiliki keimanan dan ketakwaan 
yang kuat kepada Allah Swt. Pendidikan ini berfungsi menciptakan individu 
yang tidak hanya memahami ajaran agama, tetapi juga mampu mewujudkan 
eksistensinya sebagai hamba Allah yang berperan aktif dalam masyarakat. 

Pendidikan Islam juga memberikan kerangka pemikiran dan tindakan 
yang mengarahkan individu untuk menjadi insan kamil, yakni manusia 
yang sempurna dalam aspek spiritual, intelektual, serta moral. Dalam pendi-
dikan ini, peserta didik diajarkan untuk memahami hakikat dirinya sebagai 
makhluk Allah yang memiliki tanggung jawab besar terhadap sesama 
dan alam sekitarnya. Proses ini mencakup pembelajaran yang mendalam 
mengenai akidah, ibadah, akhlak, serta berbagai aspek kehidupan lainnya 
yang dijiwai oleh nilai-nilai Islam. Sistem pendidikan ini mempersiapkan 
generasi yang memiliki kepribadian islami, mampu menghadapi tantangan 



3Prawacana

zaman, dan berkomitmen untuk menjadikan ajaran Islam sebagai landasan 
dalam mewujudkan peradaban yang mulia (Ahmad dan Uhbiyat, 2001: 13).

Pendidikan agama Islam telah lama menjadi salah satu isu strategis 
yang terus diperbincangkan dalam berbagai diskusi tentang kehidupan 
umat Islam, baik di tingkat lokal, nasional, maupun internasional. Hal 
ini tidak lepas dari perannya yang sangat penting dalam membentuk 
moral, karakter, dan nilai-nilai keislaman masyarakat. Berbagai pertemuan 
ilmiah telah banyak dilakukan untuk membahas pendidikan agama Islam 
dalam berbagai skala, dari seminar lokal hingga konferensi internasional. 
Di tingkat nasional, isu pendidikan agama Islam bahkan selalu menjadi 
topik sentral setiap kali muncul permasalahan dalam sistem pendidikan 
Indonesia. Ketika arah dan tujuan pendidikan nasional dipertimbangkan, 
pendidikan agama Islam hampir selalu diangkat sebagai salah satu elemen 
penting yang tidak dapat diabaikan.

Salah satu alasan mengapa pendidikan agama Islam menjadi isu yang 
terus relevan adalah karena sejarahnya yang panjang dan mendalam di 
Indonesia. Sebelum kedatangan penjajah Belanda dan pengenalan sistem 
pendidikan modern pada abad ke-19, pendidikan agama Islam menjadi 
satu-satunya bentuk lembaga pendidikan formal yang ada di Nusantara. 
Institusi seperti surau, majelis taklim, pesantren, dan madrasah sudah 
mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat Indonesia selama bera-
bad-abad. Lembaga-lembaga ini bukan hanya menjadi tempat pembela-
jaran ilmu agama, tetapi juga menjadi pusat pembinaan moral, sosial, dan 
budaya. Dengan basis yang kuat dalam kehidupan masyarakat, pendidikan 
agama Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk 
identitas bangsa.

Dalam konteks pendidikan nasional, keberadaan pendidikan agama 
Islam juga menjadi bagian integral dari upaya menciptakan generasi yang 
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang baik 
dan kesadaran spiritual yang tinggi. Pendidikan agama Islam dianggap 
sebagai fondasi untuk menjaga moral bangsa di tengah derasnya arus globa-
lisasi dan modernisasi. Pendidikan agama Islam bukan sekadar bagian dari 
sistem pendidikan nasional, tetapi juga menjadi salah satu pilar utama dalam 
menjaga identitas bangsa. Sejarah panjangnya, perannya dalam pemben-
tukan moral masyarakat, serta relevansinya di era modern menjadikan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam4

pendidikan agama Islam sebagai salah satu elemen yang tidak dapat diabai-
kan (Samrin, 2015: 102).

Urgensi Teori, Konsep, dan Model dalam PAI
Pendidikan agama Islam (PAI) merupakan salah satu bidang pendidikan 
yang memiliki peranan penting dalam membentuk karakter, moral, dan 
kepribadian peserta didik. PAI tidak hanya berfungsi sebagai instrumen 
transfer ilmu agama, tetapi juga menjadi wahana pembentukan nilai-nilai 
spiritual dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks pengem-
bangan PAI yang efektif, keberadaan teori, konsep, dan model pendidikan 
memiliki urgensi yang sangat tinggi. Ketiganya berperan sebagai landasan, 
panduan, dan instrumen implementasi dalam proses pembelajaran. Berikut 
adalah urgensi teori, konsep, dan model dalam PAI.
1.	 Urgensi teori dalam PAI

Teori adalah kerangka berpikir sistematis yang dirancang untuk menje-
laskan fenomena tertentu secara ilmiah. Dalam konteks PAI, teori 
memberikan penjelasan mengenai bagaimana peserta didik belajar, 
apa yang memengaruhi proses pembelajaran, dan bagaimana strategi 
pengajaran dapat dioptimalkan. Teori-teori Pendidikan baik yang 
bersumber dari pendekatan Islam maupun pendekatan umum, menjadi 
dasar dalam memahami dinamika pembelajaran. Adapun urgensi teori 
dalam pendidikan agama Islam sebagai berikut.
a.	 Sebagai landasan ilmiah

Teori memberikan landasan ilmiah untuk menjelaskan dan mema-
hami proses pembelajaran dalam PAI. Misalnya, teori perkem-
bangan kognitif Jean Piaget dapat membantu guru memahami 
tahap perkembangan berpikir peserta didik, sehingga materi PAI 
dapat disesuaikan dengan usia dan kemampuan kognitif mereka. 
Selain itu, teori perkembangan moral dari Lawrence Kohlberg 
relevan untuk mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam pembel-
ajaran.

b.	 Mengintegrasikan pendekatan Islam dan ilmiah
Teori-teori yang bersumber dari Islam, seperti konsep fitrah 
(potensi bawaan manusia) dan tarbiah (pendidikan berbasis nilai 



5Prawacana

keislaman), dapat digabungkan dengan teori-teori pendidikan 
umum untuk menciptakan pendekatan pembelajaran yang holis-
tik. Misalnya, teori fitrah mengajarkan bahwa manusia memi-
liki potensi bawaan untuk mengenal Allah, sehingga pendidikan 
agama harus dirancang untuk mengembangkan potensi ini secara 
bertahap (Mulia, 2018: 1).

c.	 Memfasilitasi penelitian pendidikan
Teori merupakan dasar penting dalam penelitian pendidikan 
agama, karena membantu peneliti mengidentifikasi variabel yang 
memengaruhi efektivitas pembelajaran PAI. Dalam penelitian 
tindakan kelas atau studi eksperimen, pemahaman teori memung-
kinkan peneliti merancang intervensi yang tepat dan mengukur 
dampaknya secara sistematis. Dengan dasar teori yang kuat, pene-
litian PAI dapat menghasilkan rekomendasi yang meningkatkan 
kualitas pembelajaran.

2.	 Urgensi konsep dalam PAI
Konsep adalah ide atau gagasan pokok yang menjadi dasar pemahaman 
terhadap suatu topik. Dalam PAI, konsep mencakup ajaran-ajaran 
pokok agama Islam yang harus dipahami, dihayati, dan diamalkan oleh 
peserta didik. Konsep-konsep ini meliputi akidah, syariat, akhlak, serta 
prinsip-prinsip etika islami. Adapun urgensi konsep dalam pendidikan 
agama Islam sebagai berikut.
a.	 Sebagai pilar kurikulum PAI

Kurikulum PAI disusun berdasarkan konsep-konsep utama dalam 
Islam yang mendasari setiap pembelajaran yang diajarkan kepada 
peserta didik. Konsep-konsep tersebut meliputi tauhid, ibadah, 
dan akhlak, yang menjadi pokok ajaran dalam agama Islam. Tauhid 
mengajarkan tentang keesaan Tuhan, ibadah sebagai bentuk peng-
abdian dan ketundukan kepada-Nya, serta akhlak yang memben-
tuk perilaku baik sesuai dengan tuntunan agama. Ketiga konsep ini 
menjadi fondasi dalam merumuskan kompetensi inti, kompetensi 
dasar, serta indikator pembelajaran yang diharapkan. 

b.	 Membentuk karakter islami
Konsep dalam PAI dirancang untuk menanamkan karakter islami 
pada peserta didik, dengan menekankan penerapan akhlak mulia 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam6

dalam kehidupan sehari-hari. Karakter islami merujuk pada sifat-
sifat terpuji yang dilandasi oleh akidah Islam serta dijiwai dengan 
nilai-nilai keislaman yang diajarkan dalam Al-Qur’an dan hadis. 
Nilai-nilai seperti menolong teman, menghormati orang tua, serta 
menjaga lingkungan diajarkan tidak hanya secara teori, tetapi juga 
melalui tindakan nyata (Pamungkas, 2012: 25).

c.	 Sebagai penuntun dalam kehidupan
Konsep-konsep Islam dalam PAI memberikan pedoman praktis 
bagi peserta didik untuk menjalani kehidupan sesuai nilai-nilai 
agama. Hal ini penting untuk membentuk generasi yang dapat 
menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas keis-
laman mereka. Dengan memahami ajaran Islam, peserta didik 
diajarkan mengimplementasikan prinsip-prinsip agama dalam 
berbagai aspek kehidupan, sehingga mereka tetap berpegang 
pada nilai-nilai moral dan etika Islam sambil mampu beradaptasi 
dengan perkembangan zaman. 

3.	 Urgensi model dalam PAI
Model pembelajaran adalah strategi atau pola yang dirancang untuk 
mengimplementasikan teori dan konsep dalam proses pembelajaran. 
Model pembelajaran memberikan panduan praktis bagi guru untuk 
merancang kegiatan belajar mengajar yang efektif. Adapun urgensi 
model dalam pendidikan agama Islam sebagai berikut.
a.	 Meningkatkan efektivitas pembelajaran

Penggunaan model pembelajaran yang tepat dapat meningkatkan 
efektivitas pembelajaran terutama dalam PAI, dengan membuat 
peserta didik lebih terlibat, memahami materi secara mendalam, 
dan mengaplikasikan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 
Misalnya, model problem-based learning (PBL) memungkinkan 
peserta didik untuk menghadapi permasalahan nyata yang memer-
lukan pemahaman nilai-nilai Islam, seperti etika bisnis islami atau 
solusi Islam terhadap masalah lingkungan. 

b.	 Mendorong inovasi pembelajaran
Inovasi dalam metode pengajaran, seperti project-based learning 
dan flipped classroom, membuat pembelajaran lebih relevan serta 
menarik. Project-based learning melibatkan peserta didik dalam 



7Prawacana

proyek islami, sementara flipped classroom memungkinkan mereka 
mempelajari materi di rumah dan menggunakan waktu kelas 
untuk diskusi serta aplikasi nilai Islam. Kedua model ini juga 
membantu mengembangkan keterampilan abad ke-21 seperti 
kolaborasi, komunikasi, dan penguasaan teknologi.

c.	 Mengakomodasi keragaman peserta didik
Model pembelajaran memberikan fleksibilitas bagi guru untuk 
menyesuaikan pendekatan dengan karakteristik peserta didik. 
Salah satu contoh adalah pembelajaran tematik, yang mengin-
tegrasikan nilai-nilai Islam dengan mata pelajaran lain seperti 
sains atau matematika. Pendekatan ini membuat pembelajaran 
lebih holistik, memungkinkan peserta didik melihat kaitan antara 
ajaran Islam dan berbagai disiplin ilmu. Selain itu, model ini juga 
mengembangkan pemikiran kritis dan kreatif peserta didik dalam 
menghadapi tantangan kehidupan sehari-hari.

d.	 Meningkatkan kompetensi guru
Penggunaan model pembelajaran yang beragam mendorong guru 
untuk meningkatkan kompetensinya. Menurut Mulyasa, stan-
dar kompetensi guru bertujuan menghasilkan guru profesional 
yang mampu melaksanakan tujuan pendidikan secara efektif, 
memahami kebutuhan masyarakat, dan menyesuaikan pengajaran 
dengan tuntutan zaman. Guru juga diharapkan terus berkembang, 
mengikuti perkembangan ilmu dan teknologi, serta menjaga inte-
gritas dan etika profesinya (Mulyasa, 2013: 17).

Teori, konsep, dan model memiliki peran yang sangat strategis dalam 
pendidikan agama Islam. Ketiganya tidak hanya memberikan landasan 
ilmiah dan panduan praktis, tetapi juga memastikan bahwa pembelajaran 
PAI relevan dengan tantangan zaman. Dengan mengintegrasikan teori 
pendidikan modern, konsep keislaman, dan model pembelajaran yang 
inovatif, PAI dapat menjadi instrumen yang efektif dalam membentuk 
generasi yang cerdas secara intelektual, bermoral, serta berkepribadian 
islami. Implementasi yang sinergis dan berkesinambungan dari ketiganya 
adalah kunci keberhasilan PAI di masa depan.





9

BAB II
LANDASAN FILOSOFIS  

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Filosofi Tauhid dalam PAI
Tauhid adalah inti ajaran Islam yang mendasari seluruh aspek kehidupan 
seorang muslim. Dalam pendidikan agama Islam (PAI), filosofi tauhid 
menjadi landasan dalam membentuk pemahaman, sikap, dan perilaku 
yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Tauhid tidak hanya diajarkan sebagai 
konsep teologis, tetapi juga sebagai prinsip yang membentuk cara berpikir 
dan bertindak peserta didik. Dengan pemahaman tauhid, peserta didik 
diajarkan untuk mengembangkan potensi diri dalam berbagai aspek kehi-
dupan, menjaga hubungan baik dengan sesama, berperilaku jujur dan adil, 
serta menjaga alam sebagai amanah Allah, menjadikan Allah sebagai pusat 
segala aktivitas.

Secara etimologis, tauhid berasal dari akar kata wahhada-yuwah-
hidu-tauhidan, yang berarti mengesakan atau menyatukan. Istilah tauhid 
dalam konteks Islam merujuk pada ajaran pokok yang menegaskan bahwa 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam10

Allah adalah Tuhan yang Maha Esa tanpa ada sekutu atau tandingan bagi-
Nya. Konsep tauhid ini merupakan dasar utama dalam ajaran Islam yang 
mengatur pandangan hidup seorang muslim terhadap Allah dan alam 
semesta. Tauhid mengajarkan bahwa hanya Allah yang berhak disembah 
serta memiliki kekuasaan mutlak atas segala yang ada di dunia dan akhirat 
(Rais, 1998: 36).

Dalam tauhid, seorang muslim diajak untuk mengenal Allah mela-
lui tiga aspek utama. Pertama, tauhid rububiyah, yang mengakui Allah 
sebagai Pencipta dan Pemelihara alam semesta. Kedua, tauhid uluhiyah, 
yang menegaskan bahwa hanya Allah yang berhak menerima ibadah dan 
penyembahan. Ketiga, tauhid asma’ wa sifat, yang meyakini bahwa Allah 
memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang sempurna. Tauhid tidak hanya 
menjadi keyakinan teologis, tetapi juga mengarahkan umat Islam untuk 
menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran-Nya, menjauhi segala 
bentuk penyekutuan dengan Allah (syirik), dan menjadikan-Nya sebagai 
satu-satunya tempat bergantung dalam setiap aspek kehidupan. Adapun 
penjelasan lebih rinci dari ketiga macam tauhid tersebut sebagai berikut.
1.	 Tauhid rububiyah

Tauhid rububiyah adalah konsep dasar dalam Islam yang mengajarkan 
bahwa Allah adalah satu-satunya Pencipta, Pemilik kekuasaan mutlak, 
dan Pengatur alam semesta. Konsep ini menegaskan bahwa Allah 
tidak memiliki sekutu dalam penciptaan (khalq), kekuasaan (al-mulk), 
atau pengaturan (tadbīr) segala sesuatu di dunia ini. Beberapa ulama 
menyebut tauhid ini sebagai tauhid af ‘āl yang berfokus pada pengakuan 
bahwa Allah adalah al-Khāliq (Pencipta), ar-Rāziq (Pemberi Rezeki), 
al-Mu’thi al-Māni’ (Pemberi dan Penolak), serta al-Muhyi al-Mumīt 
(Yang Menghidupkan dan Mematikan).

Pengakuan terhadap tauhid rububiyah didasarkan pada ayat-ayat 
Al-Qur’an seperti QS al-A’raf: 54 dan QS al-Jatsiyah: 27, yang menegas-
kan bahwa penciptaan alam adalah semata-mata milik Allah. Meskipun 
orang-orang Arab pada masa jahiliah masih musyrik, mereka tetap 
mengakui Allah sebagai Tuhan dan Pencipta alam semesta, seperti 
tercatat dalam QS az-Zumar: 86. Hal ini menunjukkan bahwa penga-
kuan terhadap tauhid rububiyah tertanam dalam fitrah manusia, yang 



11Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

mengarahkan mereka untuk mengenal Allah sebagai Tuhan yang Maha 
Esa (Hambal, 2020: 29).

Ibn Taimiyah menggunakan pendekatan wijdani (fitrah) untuk 
menjelaskan bahwa manusia baik yang beriman maupun yang tidak, 
secara alami mengakui Allah sebagai Pencipta dan hanya Dia yang 
berhak disembah. PAI bertujuan untuk menggali dan memperkuat 
pengakuan fitrah ini sehingga peserta didik dapat memahami serta 
mengakui Allah sebagai Tuhan yang Maha Esa, sesuai dengan ajaran 
tauhid rububiyah. Dalam PAI, siswa diajarkan bahwa pengakuan 
terhadap Allah sebagai Pencipta dan Pengatur alam semesta bukan 
hanya bersifat teologis, tetapi juga harus tecermin dalam setiap aspek 
kehidupan mereka, mulai dari cara berpikir hingga bertindak sesuai 
dengan nilai-nilai Islam.

Selain itu, pendidikan agama Islam juga mengajarkan bahwa 
pengakuan terhadap tauhid rububiyah ini memiliki implikasi besar 
dalam kehidupan seorang muslim, yaitu tanggung jawab di hadapan 
Allah di hari kiamat. PAI menekankan bahwa setiap individu akan 
dimintai pertanggungjawaban atas pengakuannya terhadap Allah 
sebagai Pencipta serta Pengatur segala sesuatu, seperti yang dijelaskan 
dalam Al-Qur’an dan hadis Rasulullah saw. 

2.	 Tauhid uluhiyah
Tauhid uluhiyah adalah konsep dalam Islam yang mengajarkan bahwa 
Allah adalah satu-satunya Tuhan yang berhak disembah, dan segala 
bentuk ibadah hanya ditujukan kepada-Nya. Konsep ini menegaskan 
bahwa meskipun seseorang dapat mengakui tauhid rububiyah, yaitu 
bahwa Allah adalah Pencipta dan Pengatur alam semesta, pengakuan 
tersebut belum cukup untuk menjadikannya seorang mukmin sejati. 
Hal ini karena sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an dan penjelasan 
Ibn Taimiyah, orang-orang musyrik pada zaman Nabi Muhammad 
saw. tetap mengakui Allah sebagai Pencipta, tetapi mereka menyeku-
tukan-Nya dengan penyembahan terhadap berhala. 

Dalam pendidikan agama Islam (PAI), pengajaran tentang tauhid 
uluhiyah mengajarkan bahwa seorang muslim tidak hanya harus meng-
akui Allah sebagai Pencipta, tetapi juga harus mengesakan-Nya dalam 
ibadah, menjadikan Allah satu-satunya Tuhan yang berhak disembah 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam12

dan dipuja. Tauhid uluhiyah diajarkan sebagai pengakuan yang tidak 
hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis yang tecermin dalam setiap 
amalan ibadah seorang muslim. PAI menekankan bahwa segala bentuk 
ibadah seperti doa, kurban, tawakal, takwa, dan taubat harus hanya 
ditujukan kepada Allah sebagai bentuk pengesaan-Nya dalam kehi-
dupan sehari-hari (Hambal, 2020: 30).

Pengajaran tauhid uluhiyah sangat penting dalam membangun 
iman yang sahih, karena mengajarkan bahwa segala bentuk ibadah 
hanya boleh ditujukan kepada Allah. Dalam pendidikan agama Islam 
(PAI), konsep ini memastikan bahwa setiap amal dilakukan dengan 
niat ikhlas hanya untuk Allah, menghindari syirik, dan menjadikan 
Allah sebagai fokus utama dalam setiap aspek kehidupan. Dengan 
memahami tauhid uluhiyah, seorang muslim akan menjalani hidup 
yang sesuai dengan ajaran agama, menjaga niat yang tulus dalam 
setiap perbuatan, dan memperkuat hubungan dengan Allah dalam 
kehidupan sehari-hari.

3.	 Tauhid asma’ wa sifat
Tauhid asma’ wa sifat adalah salah satu konsep esensial dalam ajaran 
Islam yang menegaskan bahwa Allah memiliki nama-nama dan sifat-
sifat yang sempurna, yang hanya dimiliki oleh-Nya serta tidak ada 
yang menyerupainya. Konsep ini mengajarkan bahwa setiap muslim 
harus meyakini dan menetapkan asma’ serta sifat-sifat Allah sesuai 
dengan apa yang telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan hadis. Ibn 
Taimiyah menekankan bahwa seorang muslim wajib mengimani dan 
menetapkan sifat-sifat Allah dengan cara yang sesuai dengan apa yang 
Allah tetapkan untuk diri-Nya, tanpa mengubah, meniadakan, atau 
menyamakan sifat-sifat-Nya dengan makhluk. 

Dalam hal ini, para ulama salaf menetapkan sifat Allah dengan cara 
yang sederhana serta murni tanpa mengubah makna atau memberikan 
perumpamaan terhadap-Nya, sesuai dengan petunjuk dalam Al-Qur’an 
dan hadis. Pengajaran tentang tauhid asma’ wa sifat dalam pendidikan 
agama Islam (PAI) sangat penting, karena mengajarkan peserta didik 
untuk memahami bahwa Allah adalah zat yang memiliki sifat-sifat 
yang sempurna, tidak ada yang bisa menandingi-Nya. Sifat-sifat Allah 



13Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

ini harus diterima dengan kesederhanaan dan keikhlasan tanpa ada 
penyimpangan atau penafsiran yang salah (Hambal, 2020: 31).

Hubungan antara ketiga jenis tauhid saling terkait dan saling meleng-
kapi. Dalam PAI, pengajaran tentang ketiga jenis tauhid ini membantu 
peserta didik untuk memahami bahwa iman yang sempurna hanya akan 
terwujud jika ketiga aspek tauhid ini dijalankan bersama-sama. Dengan 
memahami dan mengamalkan ketiga jenis tauhid ini, seorang muslim 
akan memperoleh pemahaman yang benar tentang hakikat Tuhan dan cara 
beribadah yang sesuai dengan ajaran Islam yang sahih, serta menjauhkan 
diri dari penyimpangan atau syirik.

Filosofi tauhid dalam pendidikan agama Islam (PAI) sangat mene-
kankan pentingnya pengakuan akan keesaan Allah dalam setiap aspek 
kehidupan, termasuk dalam ilmu pengetahuan, kegiatan sehari-hari, dan 
hubungan sosial. Pendidikan yang berbasis pada tauhid bertujuan untuk 
membentuk individu yang tidak hanya memiliki pengetahuan dan kete-
rampilan yang memadai, tetapi juga yang menyadari sepenuhnya hubungan 
vertikalnya dengan Allah serta hubungan horizontalnya dengan sesama 
manusia serta lingkungan. Hal ini akan menghasilkan generasi yang memi-
liki kesadaran tinggi tentang tanggung jawab mereka terhadap diri sendiri, 
masyarakat, dan alam semesta, yang semuanya merupakan amanah dari 
Allah. 

Kesadaran ini mendorong mereka untuk hidup dengan rasa syukur, 
tawakal, dan tanggung jawab, serta mengarahkan setiap perbuatan untuk 
memperoleh rida Allah. Tauhid juga mengajarkan bahwa segala sesuatu 
terjadi dengan izin Allah, memberikan ketenangan batin, dan menerima 
takdir dengan sabar. Dengan pemahaman ini, siswa dapat menjalani hidup 
sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, menjaga hubungan baik dengan Allah, 
sesama, dan lingkungan, serta mengarahkan hidup mereka untuk beribadah 
kepada Allah.

Nilai-Nilai Universal dalam PAI
Pemahaman nilai-nilai agama Islam sangat penting dalam pendidikan 
agama Islam (PAI) karena nilai-nilai tersebut membentuk dasar bagi peri-
laku dan karakter seorang muslim. PAI berfungsi tidak hanya sebagai sarana 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam14

untuk mengajarkan ajaran agama, tetapi juga untuk menanamkan dan 
mengembangkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Berikut 
adalah beberapa nilai utama dalam agama Islam yang perlu dipahami dan 
diterapkan dalam konteks PAI.
1.	 Tauhid (keesaan Allah)

Nilai ini mengajarkan bahwa Allah adalah satu-satunya Tuhan 
Yang Maha Esa, dan semua bentuk ibadah harus ditujukan hanya 
kepada-Nya. Dalam konteks PAI, pemahaman tauhid adalah dasar 
yang sangat penting, karena seluruh ajaran Islam berawal dari konsep 
ini. Pendidikan agama Islam berperan dalam memperkenalkan dan 
menguatkan keyakinan akan keesaan Allah, yang menjadi dasar bagi 
setiap tindakan serta keputusan seorang muslim dalam kehidupan 
(Darlis dkk., 2023: 442).

2.	 Iman (keyakinan)
Iman mengajarkan tentang keyakinan yang mendalam terhadap enam 
pokok ajaran Islam, yakni percaya kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-
Nya, rasul-Nya, hari kiamat, dan takdir. Pendidikan agama Islam 
berperan dalam menanamkan pemahaman tentang iman yang tidak 
hanya sebatas teori, tetapi juga diaplikasikan dalam kehidupan. Melalui 
pembelajaran yang mendalam, peserta didik diajak untuk memiliki 
keyakinan yang kokoh terhadap ajaran agama yang akan membimbing 
mereka dalam menghadapi berbagai situasi hidup.

3.	 Akhlak (etika dan moral)
Salah satu nilai utama dalam Islam adalah menjaga akhlak yang 
baik. Pendidikan agama Islam memberikan penekanan khusus pada 
pembentukan karakter melalui ajaran-ajaran akhlak mulia, seperti 
kejujuran, kesopanan, kedermawanan, kesabaran, dan kasih sayang. 
PAI berperan penting dalam mengajarkan kepada peserta didik bahwa 
akhlak yang baik tidak hanya penting dalam berinteraksi dengan 
sesama manusia, tetapi juga dalam hubungan dengan Allah. Melalui 
pelatihan akhlak yang baik, PAI berusaha menciptakan generasi yang 
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter 
moral yang baik.



15Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

4.	 Ibadah (ritual keagamaan)
Nilai ibadah mengajarkan pentingnya menjalankan kewajiban agama 
seperti salat, puasa, zakat, dan haji. Pendidikan agama Islam menekan-
kan pada pengamalan ibadah ini sebagai sarana untuk mendekatkan 
diri kepada Allah. Di dalam PAI, para peserta didik tidak hanya diajar-
kan tentang tata cara ibadah, tetapi juga dimotivasi untuk melaksa-
nakan ibadah tersebut dengan penuh kesadaran dan ikhlas, sehingga 
dapat merasakan kedekatan spiritual dengan Tuhan.

5.	 Ilmu pengetahuan
Islam sangat mendorong umatnya untuk mencari ilmu pengetahuan 
dalam berbagai bidang baik agama maupun ilmu dunia. Pendidikan 
Agama Islam menanamkan nilai ini dengan mengajarkan bahwa ilmu 
pengetahuan merupakan sarana untuk lebih mendekatkan diri kepada 
Allah. Dengan memahami bahwa ilmu adalah salah satu bentuk keta-
atan kepada Tuhan, peserta didik diharapkan dapat terus berusaha 
untuk mengembangkan pengetahuan dan keterampilan mereka dalam 
kehidupan sehari-hari.

6.	 Keadilan dan kesetaraan 
Islam mengajarkan bahwa setiap individu harus diperlakukan dengan 
adil dan setara tanpa membedakan latar belakang, status sosial, ras, 
atau suku. Pendidikan agama Islam berperan dalam menanamkan nilai 
keadilan dan kesetaraan ini pada peserta didik. PAI mengajarkan bahwa 
setiap manusia memiliki hak dan kewajiban yang sama di hadapan 
Allah, sehingga peserta didik belajar untuk menghargai perbedaan 
serta mempromosikan keadilan dalam kehidupan mereka.

7.	 Kasih sayang dan tolong-menolong
Islam sangat menekankan pentingnya kasih sayang, kepedulian terha-
dap sesama, dan tolong-menolong. Dalam PAI, nilai ini diajarkan 
dengan memberikan contoh-contoh konkret tentang bagaimana sese-
orang dapat membantu orang lain, baik dalam bentuk materi maupun 
non-materi, dan bagaimana membangun hubungan sosial yang penuh 
kasih sayang. PAI membantu peserta didik untuk menyadari penting-
nya kontribusi positif dalam masyarakat melalui tindakan nyata yang 
bermanfaat bagi orang lain.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam16

8.	 Ketaatan terhadap hukum Allah
Ketaatan terhadap hukum Allah yang tertulis dalam Al-Qur’an dan 
hadis adalah nilai yang sangat ditekankan dalam Islam. Pendidikan 
agama Islam memberikan pemahaman yang mendalam tentang 
pentingnya menjalani hidup sesuai dengan tuntunan agama, baik dalam 
hal ibadah, muamalah, maupun aspek kehidupan lainnya. PAI meng-
ajarkan bahwa ketaatan terhadap hukum Allah merupakan landasan 
moral yang harus dijadikan pedoman dalam bertindak dan berperilaku 
dalam kehidupan sehari-hari (Romlah dan Rusdi, 2023: 71).

Nilai-nilai agama Islam yang diajarkan dalam PAI tidak sekadar 
untuk meningkatkan pemahaman teori agama, tetapi lebih dari itu, untuk 
membentuk peserta didik menjadi individu yang memiliki kualitas moral, 
etika, dan spiritual yang baik. Dengan menerapkan nilai-nilai ini, PAI 
berperan penting dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas 
dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki karakter yang sesuai dengan 
ajaran Islam serta mampu berkontribusi positif dalam masyarakat.

Hubungan antara PAI dengan Akhlak dan Karakter
Pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk 
akhlak dan karakter peserta didik. Dalam konteks pendidikan, PAI tidak 
hanya berfungsi sebagai mata pelajaran yang memberikan pengetahuan 
agama, tetapi juga sebagai sarana untuk menanamkan nilai-nilai moral dan 
spiritual yang menjadi pedoman hidup. Akhlak dan karakter adalah aspek 
yang tidak terpisahkan dalam PAI, karena keberhasilan pendidikan agama 
sangat diukur dari sejauh mana peserta didik dapat menginternalisasi dan 
mempraktikkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Secara bahasa, kata akhlak berasal dari bahasa Arab yang sudah diin-
donesiakan dan merupakan bentuk jamak dari kata khuluqun, yang berarti 
perangai, tabiat, adat, dan sejenisnya. Kata ini memiliki akar yang sama 
dengan kata khaliq yang berarti pencipta dan makhluq yang berarti ciptaan 
atau yang diciptakan, berasal dari kata khalaqa, yang berarti menciptakan. 
Dalam pengertian ini, akhlak berhubungan erat dengan konsep penciptaan 
baik dalam arti secara literal, yakni penciptaan alam semesta dan segala 



17Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

isinya termasuk manusia, maupun dalam arti simbolis yaitu penciptaan 
karakter serta moral manusia (Aminuddin dkk., 2006: 93).

Akhlak bukan sekadar perilaku eksternal, tetapi juga merupakan bagian 
dari jiwa manusia yang mencerminkan bagaimana ia berinteraksi dengan 
Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan sekitar. Dalam Islam, akhlak 
adalah nilai-nilai moral yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis serta 
menjadi pedoman perilaku bagi seorang muslim. Akhlak mencakup segala 
aspek kehidupan, baik hubungan manusia dengan Allah (habl min Allah), 
hubungan manusia dengan sesama (habl min al-nas), maupun hubungan 
manusia dengan lingkungan. Imam Al-Ghazali mendefinisikan akhlak 
sebagai sifat yang tertanam dalam jiwa, yang darinya lahir perbuatan-per-
buatan secara spontan tanpa perlu dipikirkan terlebih dahulu. 

Sementara itu, kata karakter berasal dari bahasa Yunani yang berarti to 
mark atau menandai, yang pada awalnya merujuk pada tanda atau ciri khas 
yang membedakan seseorang. Dalam perkembangannya, karakter menjadi 
konsep yang berkaitan dengan bagaimana nilai-nilai kebaikan diterapkan 
dalam perilaku atau tindakan sehari-hari. Seseorang yang berperilaku tidak 
jujur, kejam, atau rakus sering dianggap memiliki karakter buruk, sedang-
kan individu yang jujur, suka menolong, dan menjunjung tinggi nilai moral 
dipandang sebagai orang dengan karakter yang mulia. 

Istilah karakter juga erat kaitannya dengan kepribadian (personality) 
seseorang, karena karakter mencerminkan esensi moral yang membentuk 
identitas individu. Karakter tidak hanya dilihat dari penampilan luar, tetapi 
lebih pada konsistensi seseorang dalam menjalankan nilai-nilai moral dalam 
kehidupannya. Seseorang dapat disebut sebagai a person of character jika ia 
menunjukkan perilaku yang selaras dengan kaidah moral dan etika yang 
berlaku. Dengan demikian, karakter menjadi tolok ukur penting dalam 
menilai integritas dan kualitas diri seseorang di tengah kehidupan berma-
syarakat (Zubaedi, 2012: 12).

Dalam perspektif Islam, karakter seorang muslim idealnya mencer-
minkan nilai-nilai akhlak mulia seperti jujur, amanah, sabar, adil, dan 
bertanggung jawab. PAI berperan sebagai fondasi utama dalam membangun 
akhlak dan karakter peserta didik. Proses ini dilakukan melalui berbagai 
pendekatan sebagai berikut.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam18

1.	 Penanaman nilai-nilai Islam
PAI berisi ajaran-ajaran yang mencakup nilai-nilai Islam, seperti tauhid, 
ibadah, dan muamalah, yang semuanya bermuara pada pembentukan 
akhlak mulia. Dalam setiap aspek pembelajaran PAI, nilai-nilai seperti 
kejujuran, kasih sayang, tanggung jawab, dan kedisiplinan selalu dite-
kankan. Misalnya, melalui pembelajaran tentang rukun iman dan 
rukun Islam, peserta didik tidak hanya diajarkan untuk memahami 
ajaran Islam secara intelektual, tetapi juga diharapkan untuk mengha-
yati serta mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-
hari.

2.	 Pembiasaan perilaku positif
PAI menekankan pentingnya pembiasaan perilaku yang sesuai dengan 
ajaran Islam. Melalui kegiatan seperti salat berjemaah, membaca 
Al-Qur’an, atau berzikir, peserta didik diajarkan untuk menjadikan 
akhlak mulia sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Pembiasaan ini 
sangat penting karena akhlak tidak hanya terbentuk dari pengetahuan, 
tetapi juga dari pengalaman dan praktik yang terus-menerus.

3.	 Pembentukan karakter melalui keteladanan
Salah satu metode efektif dalam PAI adalah pembentukan karakter 
melalui keteladanan. Guru PAI sebagai panutan bagi peserta didik 
harus mampu menunjukkan keteladanan sikap dan perilaku yang 
mencerminkan nilai-nilai Islam. Keteladanan berasal dari kata tela-
dan yang merujuk pada perilaku, cara bertindak, dan berbicara yang 
menjadi panutan serta cenderung ditiru oleh orang lain, khususnya 
siswa. Keteladanan ini menjadi sarana yang kuat untuk menanamkan 
akhlak dalam diri peserta didik, karena mereka cenderung meniru 
apa yang mereka lihat dan alami di lingkungan belajar (Hasbullah, 
2012: 29). 

Hubungan antara PAI dengan akhlak dan karakter adalah hubungan 
yang saling terkait dan tidak terpisahkan. PAI berfungsi sebagai sarana 
utama untuk menanamkan nilai-nilai Islam yang menjadi dasar pemben-
tukan akhlak mulia dan karakter yang kuat. Melalui penanaman nilai, 
pembiasaan, keteladanan, dan metode pembelajaran yang holistik, PAI 
berperan dalam menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga berakhlak mulia. Dalam menghadapi tantangan 



19Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

zaman, peran PAI perlu terus diperkuat agar mampu membentuk indi-
vidu-individu yang tidak hanya sukses dalam kehidupan dunia, tetapi juga 
selamat di akhirat.

Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam
Pembahasan dan pengembangan ilmu pengetahuan tidak mungkin berdiri 
sendiri, tetapi selalu terkait dengan berbagai persoalan lainnya termasuk 
agama. Hal ini menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan dan agama memi-
liki hubungan yang erat serta saling memengaruhi. Di satu sisi, agama 
memberikan landasan moral dan etika bagi pengembangan ilmu pengeta-
huan, sedangkan di sisi lain, kemajuan ilmu pengetahuan serta teknologi 
memunculkan tantangan baru yang membutuhkan jawaban berdasarkan 
prinsip-prinsip agama. 

Agama Islam memuliakan ilmu dan ilmuwan, menempatkan mereka 
sejajar dengan orang-orang beriman. Banyak nas dalam Al-Qur’an dan 
as-Sunah yang mendorong umat untuk menuntut ilmu, bahkan wahyu 
pertama yang turun, QS al-‘Alaq, memerintahkan membaca. Ini menegas-
kan pentingnya ilmu sebagai fondasi peradaban dan sarana mendekatkan 
diri kepada Allah Swt., sekaligus tanggung jawab moral untuk kemaslahatan 
umat.

 
ْ
رَأ

ْ
اِق قٍۚ ٢ 

َ
عَل مِنْ   

َ
سَان

ْ
اِن

ْ
ال قَ 

َ
قَۚ ١ خَل

َ
ذِيْ خَل

َّ
ال كَ  رَبِّ بِاسْمِ   

ْ
رَأ

ْ
اِق

مْۗ ٥ 
َ
مْ يَعْل

َ
 مَا ل

َ
سَان

ْ
اِن

ْ
مَ ال

َّ
مِۙ ٤ عَل

َ
ل

َ
ق

ْ
مَ بِال

َّ
ذِيْ عَل

َّ
رَمُۙ ٣ ال

ْ
ك

َ
ا

ْ
وَرَبُّكَ ال

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan! Dia 
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah! Tuhanmulah Yang 
Maha Mulia, yang mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan 
manusia apa yang tidak diketahuinya.” (QS al-‘Alaq: 1—5)

Ayat tersebut menekankan pentingnya membaca “dengan nama Tuhan” 
yang menciptakan manusia. Aktivitas membaca dalam Islam tidak hanya 
berarti memahami teks, tetapi juga merenungkan ciptaan Allah, mempel-
ajari hukum-hukum alam, dan mengembangkan ilmu pengetahuan yang 
dapat membawa manfaat bagi manusia. Allah Swt. juga disebut sebagai 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam20

Yang Maha Mulia dan mengajar dengan pena, yang menegaskan bahwa 
ilmu merupakan anugerah Ilahi yang diberikan untuk mengangkat derajat 
manusia, memberikan kemampuan untuk memahami hal-hal yang sebe-
lumnya tidak diketahui, serta menjadikan mereka khalifah di bumi.

Ilmu dalam pandangan Islam bukan hanya untuk kepentingan duni-
awi, tetapi juga sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah Swt. Melalui 
ilmu, manusia dapat memahami keagungan ciptaan-Nya yang pada akhir-
nya memperkuat iman dan keikhlasan dalam menjalankan perintah-Nya. 
Selain itu, ilmu juga memiliki tanggung jawab moral yaitu digunakan untuk 
kemaslahatan umat, memperbaiki kehidupan manusia, dan mencegah 
kerusakan di muka bumi. Dalam hal ini, Islam menempatkan ilmu sebagai 
alat untuk menciptakan keseimbangan antara kebutuhan dunia dan akhirat.

Pemisahan antara ilmu dan agama membawa dampak buruk yang 
dapat mengancam peradaban manusia. Ketika ilmu pengetahuan berjalan 
tanpa panduan nilai-nilai agama, teknologi canggih seperti nuklir dapat 
disalahgunakan sebagai senjata perang yang menghancurkan, sementara 
eksploitasi sumber daya alam seperti bahan bakar minyak yang dilakukan 
tanpa batas, dapat merusak lingkungan dan ekosistem. Sistem sosial dan 
ekonomi yang kehilangan nilai kemanusiaan hanya akan menciptakan 
ketimpangan serta ketidakadilan, yang pada akhirnya berujung pada kehan-
curan tatanan masyarakat. 

Sejarah telah menunjukkan bahwa pemisahan ilmu dari agama menye-
babkan kerusakan besar yang sulit diperbaiki, baik secara moral maupun 
fisik. Di sisi lain, keimanan yang tidak didasarkan pada ilmu pengetahuan 
juga memiliki risiko besar, seperti munculnya fanatisme yang mengham-
bat perkembangan dan inovasi. Ilmu pengetahuan memberikan landasan 
rasional untuk memahami keimanan secara mendalam, sehingga keimanan 
tersebut tidak hanya menjadi ritual kosong, tetapi menjadi kekuatan yang 
mendorong manusia untuk berkontribusi dalam menciptakan kemajuan 
dan harmoni (Nata, 2005: 6).

Keimanan tanpa ilmu cenderung menjadi dogmatis dan kaku, semen-
tara ilmu tanpa agama kehilangan arah moral serta etika. Dengan meng-
integrasikan ilmu dan agama, manusia dapat menciptakan keseimbangan 
antara kemajuan teknologi serta kelestarian nilai-nilai spiritual, membangun 



21Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam 

peradaban yang tidak hanya maju secara materi, tetapi juga berlandaskan 
keadilan, kemanusiaan, dan keberlanjutan.

Dalam pendidikan Islam, integrasi ilmu dan agama menjadi isu penting 
yang perlu terus dikembangkan untuk menjawab kebutuhan zaman. Ilmu 
pengetahuan pada dasarnya mempelajari alam sebagaimana adanya, tetapi 
dalam perkembangannya ilmu mulai mempertanyakan hal-hal yang bersifat 
normatif, seperti moral dan agama. Misalnya, muncul pertanyaan menda-
sar, seperti untuk apa ilmu itu harus digunakan? Di mana batas-batas etika 
dalam eksplorasi ilmiah? Dan ke arah mana pengembangan ilmu penge-
tahuan harus diarahkan? Pertanyaan-pertanyaan ini tidak hanya bersifat 
ilmiah, tetapi juga menuntut refleksi moral dan spiritual yang mendalam. 

Dalam pendidikan Islam, pertanyaan-pertanyaan ini menjadi landasan 
untuk menanamkan nilai-nilai agama dalam proses belajar mengajar, 
sehingga menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga bertanggung jawab secara moral. Kemajuan ilmu pengetahuan 
dan teknologi sering kali menimbulkan dampak yang kompleks, baik 
positif maupun negatif. Misalnya, teknologi modern dapat meningkatkan 
kualitas hidup manusia, tetapi juga dapat menimbulkan krisis moral jika 
tidak digunakan secara bijaksana. Di sinilah peran agama menjadi penting 
sebagai panduan etis yang mengarahkan penggunaan ilmu pengetahuan 
demi kemaslahatan bersama. 

Integrasi ilmu dan agama membantu siswa memahami bahwa ilmu 
pengetahuan tidak hanya bertujuan untuk mengejar kemajuan materi, tetapi 
juga untuk mendekatkan diri kepada Allah serta menciptakan keseimbangan 
hidup. Pentingnya integrasi ilmu dan agama tidak dapat diabaikan, terutama 
dalam menjawab tantangan global yang semakin kompleks. Integrasi ini 
diwujudkan melalui pendekatan holistik yang menggabungkan ilmu penge-
tahuan umum dengan nilai-nilai keislaman. Sebagai contoh, pembelajaran 
sains dapat dikaitkan dengan ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas pencip-
taan alam semesta sehingga siswa tidak hanya memahami konsep ilmiah, 
tetapi juga menyadari keagungan ciptaan Allah (Sarbaini dkk., 2022: 85).

Diskusi mengenai integrasi ilmu dan agama adalah sesuatu yang tak 
terelakkan. Para ilmuwan, pendidik, dan pemimpin agama perlu bekerja 
sama untuk membangun kerangka pendidikan yang mampu menjawab 
pertanyaan-pertanyaan mendasar terkait moralitas serta tujuan ilmu 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam22

pengetahuan. Dalam pendidikan Islam, upaya ini menjadi semakin rele-
van, karena bertujuan untuk mencetak generasi yang tidak hanya kompeten 
dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga memiliki akhlak 
mulia serta kesadaran spiritual yang mendalam.

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan mampu mencip-
takan individu yang tidak hanya mampu bersaing secara global, tetapi juga 
mampu membawa manfaat bagi umat manusia dan lingkungan dengan 
tetap berpegang pada nilai-nilai keislaman. Inilah esensi dari pendidikan 
Islam yang sejati, yaitu memadukan ilmu pengetahuan dengan iman untuk 
menciptakan kehidupan yang harmonis di dunia dan akhirat.



23

BAB III
LANDASAN TEORETIS  

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Definisi dan Ruang Lingkup Teori Pendidikan Islam
Teori pendidikan Islam adalah sebuah kerangka konseptual yang mengin-
tegrasikan prinsip-prinsip ajaran Islam ke dalam sistem pendidikan dengan 
tujuan membentuk manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga memiliki moral dan spiritual yang tinggi. Teori ini berakar pada 
Al-Qur’an, hadis, dan tradisi keilmuan Islam, serta mencakup aspek-aspek 
multidimensional dalam kehidupan manusia, seperti spiritualitas, akhlak, 
intelektualitas, emosionalitas, dan fisik. Pendidikan Islam bertujuan untuk 
menciptakan insan kamil, yaitu individu yang mencapai kesempurnaan 
hidup sebagai hamba Allah (‘abdullah) sekaligus sebagai pemimpin (khali-
fah) di bumi. 

Teori pendidikan Islam berfungsi sebagai panduan dalam proses 
pembelajaran yang tidak hanya terbatas pada transfer ilmu, tetapi juga 
penanaman nilai-nilai kehidupan yang berlandaskan tauhid. Dengan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam24

pendekatan ini, pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada kecerdasan 
rasional, tetapi juga pada pembentukan karakter dan perilaku yang sesuai 
dengan nilai-nilai Islam. 

Ruang lingkup teori pendidikan Islam mencakup berbagai aspek yang 
saling terkait, meliputi tujuan, subjek, objek, metode, lingkungan, peran 
pendidik, dan hasil pendidikan. Berikut adalah penjelasan mendalam 
mengenai masing-masing aspek.
1.	 Tujuan pendidikan Islam

Tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk manusia yang 
bertakwa kepada Allah, memiliki akhlak mulia, menguasai ilmu 
pengetahuan, dan mampu menjalankan perannya sebagai ‘abdullah 
dan khalifah. Pendidikan Islam menekankan keseimbangan antara 
kehidupan duniawi dan ukhrawi. Dengan demikian, peserta didik 
diharapkan tidak hanya mampu memenuhi kebutuhan material, tetapi 
juga memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. Tujuan pendidikan Islam 
juga mencakup pengembangan kemampuan berpikir kritis, kreatif, 
dan produktif yang dilandasi oleh nilai-nilai Islam. Hal ini bertujuan 
untuk mencetak individu yang tidak hanya kompeten secara akademik, 
tetapi juga mampu memberikan kontribusi positif kepada masyarakat 
dan lingkungannya. 

2.	 Subjek pendidikan (peserta didik)
Hasbullah berpendapat bahwa siswa sebagai peserta didik memiliki 
komponen utama yang menentukan keberhasilan proses pendidikan. 
Tanpa peserta didik, proses pengajaran tidak dapat berlangsung, 
karena merekalah subjek utama yang menjadi fokus pembelajaran. 
Keberhasilan pendidikan bergantung pada keterlibatan aktif, motivasi, 
dan dukungan yang diterima peserta didik, menjadikan mereka elemen 
esensial dalam sistem pendidikan (Hasbullah, 2010: 121).

3.	 Objek pendidikan (materi ajar)
Materi dalam pendidikan Islam tidak hanya mencakup ilmu agama 
seperti akidah, fikih, dan tasawuf, tetapi juga ilmu pengetahuan umum 
seperti sains, teknologi, serta seni. Islam tidak memisahkan antara 
ilmu agama serta ilmu duniawi, karena keduanya dianggap saling 
melengkapi untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. Materi 
pendidikan Islam harus bersifat integral, mencakup aspek kognitif 



25Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

(pengetahuan), afektif (sikap), dan psikomotorik (keterampilan). Hal 
ini bertujuan untuk memastikan bahwa peserta didik mendapatkan 
pembelajaran yang seimbang. 

4.	 Pendekatan dan metode pendidikan
Pendekatan pendidikan Islam menggunakan metode yang sesuai 
dengan nilai-nilai Islam, bertujuan untuk membimbing peserta didik 
menjadi individu yang berakhlak mulia, berpengetahuan luas, dan 
mampu menjalankan perannya sesuai ajaran Islam. Metode ini meliputi 
beberapa pendekatan utama sebagai berikut.
a.	 Keteladanan (uswah hasanah)

Keteladanan adalah salah satu metode penting dalam pendidikan 
Islam, di mana guru atau pendidik berperan sebagai contoh nyata 
dalam menerapkan nilai-nilai Islam. Dalam keseharian, pendidik 
menunjukkan perilaku yang mencerminkan akhlak islami, seperti 
kejujuran, kedisiplinan, kesabaran, dan kasih sayang. Hal ini bertu-
juan agar peserta didik dapat meniru sikap dan tindakan tersebut 
dalam kehidupan mereka. Keteladanan tidak hanya terbatas pada 
ucapan, tetapi lebih kepada perbuatan yang dapat langsung dilihat 
dan dirasakan oleh peserta didik.

b.	 Nasihat (mau’izah)
Kata mau’izhah berarti nasihat yang bertujuan menyentuh hati 
dan menggugah emosi untuk mengamalkan kebaikan. Menurut 
Ahmad Tafsir, mau’izhah bisa berupa nasihat tentang kebenaran 
atau peringatan (tadzkir) yang membangkitkan kesadaran untuk 
beramal saleh dan mendekatkan diri kepada Allah. Bagi peserta 
didik, mau’izhah berperan penting dalam membangun kesadaran 
moral dan memotivasi mereka untuk menjalankan nilai-nilai 
kebaikan (Tafsir, 2010: 145).

c.	 Pembiasaan (ta’wid)
Pembiasaan merupakan metode yang melatih peserta didik untuk 
melakukan perbuatan baik secara konsisten hingga menjadi kebi-
asaan yang melekat dalam diri. Dalam pendidikan Islam, pembi-
asaan ini mencakup berbagai aspek, seperti melaksanakan salat 
tepat waktu, membaca Al-Qur’an, berdoa, dan bersikap sopan 
santun terhadap sesama. Melalui latihan yang berulang-ulang, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam26

nilai-nilai Islam akan tertanam secara mendalam dalam diri 
peserta didik, sehingga mereka mampu menerapkannya secara 
alami dalam kehidupan sehari-hari.

d.	 Dialog (hiwar)
Metode dialog (hiwar) adalah metode pembelajaran berbasis 
percakapan yang melatih peserta didik secara berkelompok, kemu-
dian secara individu, untuk berbicara bahasa Arab dengan lancar 
dan fasih. Metode ini tidak hanya meningkatkan keterampilan 
berbahasa, tetapi juga merangsang kreativitas, pola pikir kritis, 
serta semangat dan motivasi peserta didik. Melalui dialog, peserta 
didik diajak untuk berinteraksi, mengajukan pertanyaan, dan 
berdiskusi tentang berbagai topik yang berkaitan dengan ajaran 
Islam serta kehidupan sehari-hari (Ratnaningtyas dan Mufidah, 
2024: 2).

Dengan menerapkan metode ini, pendidikan Islam diharap-
kan mampu mencetak generasi yang cerdas, berakhlak mulia, dan 
mampu menjalankan peran sebagai hamba Allah serta pemimpin 
yang membawa kemaslahatan bagi umat.

5.	 Lingkungan pendidikan
Lingkungan pendidikan adalah institusi tempat berlangsungnya proses 
pendidikan yang sangat memengaruhi perkembangan peserta didik. 
Lingkungan pendidikan dalam Islam mencakup berbagai aspek kehi-
dupan yang saling melengkapi dalam membentuk individu yang berakh-
lak mulia, berilmu pengetahuan, dan bertakwa kepada Allah. Lingkungan 
pendidikan ini terdiri dari empat elemen utama yang memiliki peran 
strategis dalam membimbing dan mengarahkan peserta didik, yaitu 
keluarga, sekolah, masyarakat, serta masjid (Suhada, 2017: 5).
a.	 Keluarga

Keluarga adalah lingkungan pendidikan pertama dalam Islam, 
tempat anak menerima dasar akidah, ibadah, dan akhlak. Orang 
tua berperan sebagai pendidik awal yang menanamkan nilai-nilai 
Islam melalui pengajaran, keteladanan, dan pembiasaan, seperti 
konsep tauhid, salat, membaca Al-Qur’an, serta adab. Nilai-nilai 
seperti kejujuran, kesabaran, dan tanggung jawab ditanamkan 



27Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

melalui contoh nyata, membentuk karakter anak yang menjadi 
dasar kepribadian mereka di masa depan.

b.	 Sekolah
Sekolah adalah lembaga formal yang melanjutkan pendidikan 
dari keluarga, memberikan pembelajaran terstruktur dalam aspek 
keagamaan dan ilmu pengetahuan. Sekolah bertujuan mengem-
bangkan potensi intelektual, keterampilan, dan sikap siswa berda-
sarkan nilai-nilai Islam. Guru berperan penting sebagai pembim-
bing, sementara kurikulum yang mengintegrasikan ilmu duniawi 
dan ukhrawi mencetak generasi yang cerdas serta bermoral islami.

c.	 Masyarakat
Masyarakat adalah lingkungan pendidikan luas tempat peserta 
didik mempraktikkan nilai-nilai Islam, seperti tolong-menolong, 
menghormati tetangga, dan menjaga lingkungan. Interaksi sosial 
di masyarakat memberikan pengalaman nyata yang memperkuat 
pemahaman ajaran Islam, tanggung jawab sosial, dan kontribusi 
untuk kebaikan bersama. Dukungan masyarakat dalam pendi-
dikan islami sangat penting untuk membentuk karakter islami 
yang kuat.

d.	 Masjid
Masjid adalah tempat ibadah sekaligus pusat pendidikan moral 
dan spiritual dalam Islam. Sejak zaman Rasulullah saw., masjid 
digunakan untuk pengajaran agama, diskusi, dan penguatan ukhu-
wah. Melalui kegiatan seperti pengajian, ceramah, dan pembela-
jaran Al-Qur’an, masjid memperkuat pemahaman Islam, kesa-
daran spiritual, serta membentuk karakter islami seperti disiplin, 
taat, dan ikhlas.
Dengan keempat elemen lingkungan pendidikan ini, Islam 

menciptakan sistem pendidikan yang holistik dan menyeluruh, menca-
kup aspek spiritual, intelektual, serta sosial. Sinergi antara keluarga, 
sekolah, masyarakat, dan masjid akan menghasilkan generasi yang 
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak mulia, 
kesadaran sosial, dan ketakwaan yang tinggi kepada Allah Swt. Hal ini 
menjadi fondasi penting bagi terciptanya peradaban yang islami dan 
berkemajuan.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam28

6.	 Peran pendidik (guru)
Kata pendidik berasal dari kata dasar didik yang berarti memelihara, 
merawat, dan melatih seseorang agar memiliki ilmu, keterampilan, 
serta nilai moral seperti sopan santun dan akhlak. Dengan tambahan 
awalan pe-, pendidik bermakna orang yang mendidik sebagaimana 
dijelaskan dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia. Dalam bahasa 
Inggris, istilah yang serupa adalah teacher (pengajar) dan tutor (guru 
pribadi), sementara dalam bahasa Arab terdapat istilah seperti al-mua-
lim (guru), murabbi (pendidik), serta ustadz. 

Secara terminologi, Ahmad Tafsir mendefinisikan pendidik dalam 
Islam sebagai orang yang bertanggung jawab mengembangkan potensi 
afektif (rasa), kognitif (cipta), dan psikomotorik (karsa) peserta didik. 
Abdul Mujib menambahkan bahwa pendidik adalah bapak rohani 
yang memberikan ilmu, membina akhlak, dan meluruskan perilaku 
buruk. Maragustam Siregar menyebut pendidik sebagai seseorang 
yang memberikan ilmu, pengalaman, dan keterampilan di lingkungan 
keluarga, masyarakat, atau sekolah (Maragustam, 2010: 169).

7.	 Hasil pendidikan
Hasil pendidikan Islam diharapkan mencetak individu yang memiliki 
keimanan kokoh, mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 
sehari-hari, serta berakhlak mulia kepada Allah, sesama manusia, 
dan lingkungan. Selain itu, individu tersebut diharapkan menguasai 
ilmu pengetahuan yang bermanfaat untuk kemaslahatan umat dan 
mampu menjalankan peran sebagai ‘abdullah yang taat dan khalifah 
yang bijaksana. Dengan keseimbangan ini, pendidikan Islam bertu-
juan menciptakan generasi yang unggul secara spiritual, intelektual, 
dan sosial, serta berkontribusi dalam membangun peradaban yang 
harmonis dan berkeadilan.

Teori-Teori Belajar yang Relevan dengan PAI 
(Behaviorisme, Konstruktivisme, dan Humanisme)
Pembelajaran dalam pendidikan agama Islam (PAI) membutuhkan pende-
katan yang relevan untuk memastikan tercapainya tujuan pembelajaran yang 
holistik, mencakup aspek intelektual, emosional, dan spiritual. Teori-teori 



29Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

belajar seperti behaviorisme, konstruktivisme, dan humanisme memiliki 
relevansi yang kuat dalam mendukung pembelajaran PAI. Behaviorisme 
membantu dalam pembentukan kebiasaan Islami. Berikut adalah teori-teori 
belajar yang relevan dengan pendidikan agama Islam (PAI).
1.	 Teori behaviorisme

Teori behaviorisme adalah salah satu cabang psikologi eksperimental 
yang berpengaruh besar dalam dunia pendidikan. Pada awal perkem-
bangannya, teori ini mendominasi pembahasan mengenai fenomena 
belajar manusia hingga penghujung abad ke-20, meskipun di kemu-
dian hari muncul berbagai aliran baru sebagai respons terhadapnya. 
Dalam pandangan behaviorisme, belajar dipandang sebagai proses 
perubahan tingkah laku yang terjadi sebagai respons terhadap stimulus 
dari lingkungan. 

Belajar menurut teori behaviorisme melibatkan empat unsur 
utama, yaitu drive, stimulus, respons, dan reinforcement. Drive adalah 
dorongan psikologis yang memotivasi seseorang untuk belajar demi 
memenuhi kebutuhannya. Misalnya, rasa lapar mendorong seseorang 
untuk mencari makanan, dan kebutuhan akan ilmu mendorong siswa 
untuk belajar. Stimulus adalah rangsangan dari luar yang memicu reaksi 
atau tanggapan dari individu, seperti suara, gambar, atau instruksi 
dari guru. Respons adalah reaksi atau tanggapan individu terhadap 
stimulus tersebut, yang biasanya muncul dalam bentuk perilaku yang 
dapat diamati. 

Reinforcement atau penguatan adalah pemberian motivasi 
tambahan kepada individu agar respons yang diinginkan dapat berlan-
jut atau menjadi kebiasaan. Misalnya, pemberian pujian kepada siswa 
yang menjawab dengan benar adalah bentuk reinforcement positif. 
Menurut pandangan ini, belajar terjadi ketika seseorang menunjukkan 
perubahan perilaku sebagai hasil dari interaksi antara stimulus dan 
respons. Perubahan tersebut mencerminkan kemampuan baru yang 
diperoleh melalui proses pembelajaran (Hamruni dkk., 2021: 2).

Dalam pendidikan, siswa dianggap telah belajar apabila ia mampu 
menunjukkan peningkatan atau perubahan dalam tingkah laku. Sebagai 
contoh, jika seorang siswa yang awalnya tidak dapat membaca Al-Qur’an 
kemudian mampu melakukannya setelah mengikuti pembelajaran, hal 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam30

ini menandakan bahwa proses belajar telah berhasil. Namun, jika siswa 
tersebut belum menunjukkan perubahan meskipun telah berusaha 
keras dan diajarkan oleh gurunya, maka ia dianggap belum mencapai 
hasil belajar yang diharapkan.

Teori behaviorisme menekankan pentingnya pengulangan, 
penguatan, dan pengendalian stimulus untuk menciptakan respons 
yang diinginkan. Penguatan baik dalam bentuk pujian, penghargaan, 
maupun koreksi, digunakan untuk memastikan bahwa siswa tetap 
termotivasi dan konsisten dalam pembelajaran. Meski teori ini tidak 
menekankan aspek emosional atau kognitif secara mendalam, kontri-
businya dalam membangun landasan metode pembelajaran berbasis 
perilaku tetap relevan hingga kini. 

Teori behavioristik yang dirumuskan oleh Hergenhahn dan 
Matthew mencakup empat hukum utama, yaitu law of readiness (hukum 
kesiapan), law of exercise (hukum latihan), law of effect (hukum efek), 
serta law of attitude (hukum sikap). Keempat hukum ini memiliki 
hubungan yang signifikan dengan pendidikan agama Islam (PAI), 
karena prinsip-prinsip yang diusung teori ini sejalan dengan ajaran 
Islam yang bertujuan untuk membentuk individu berakhlak mulia, 
bertakwa, dan memiliki perilaku yang sesuai dengan syariat. Berikut 
adalah uraian dari masing-masing hukum dalam kaitannya dengan 
PAI.
a.	 Law of readiness (hukum kesiapan)

Hukum kesiapan menjelaskan bahwa keberhasilan dalam proses 
pembelajaran sangat dipengaruhi oleh kesiapan individu, baik 
secara fisik, mental, maupun emosional. Dalam pendidikan agama 
Islam (PAI), hukum ini diwujudkan melalui niat yang ikhlas dan 
doa sebelum memulai pembelajaran sebagai bentuk kesiapan spiri-
tual. Islam mengajarkan pentingnya niat dalam setiap amal perbu-
atan, sebagaimana sabda Nabi Muhammad saw.: “Sesungguhnya 
amal itu tergantung pada niatnya” (HR Bukhari dan Muslim). 
Dengan kesiapan spiritual ini, siswa tidak hanya memulai pembel-
ajaran dengan hati yang tulus, tetapi juga membuka diri untuk 
menerima ilmu dengan baik.



31Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

Kesiapan juga mencakup pemahaman terhadap tujuan bela-
jar, yang dalam PAI diarahkan pada mendalami ajaran agama, 
meningkatkan keimanan, dan memperbaiki akhlak. Ketika indi-
vidu memiliki tujuan yang jelas, proses pembelajaran menjadi 
lebih bermakna dan bersemangat. Hal ini memberikan dasar yang 
kuat bagi keberhasilan pembelajaran, karena kesiapan tidak hanya 
membantu individu memahami materi, tetapi juga mendorong 
mereka untuk menginternalisasi nilai-nilai agama dalam kehi-
dupan sehari-hari (Pratama, 2019: 46).

b.	 Law of exercise (hukum latihan) 
Hukum latihan menjelaskan bahwa pembelajaran menjadi lebih 
efektif melalui pengulangan dan latihan yang konsisten. Dalam 
Islam pengulangan dianjurkan, seperti pembacaan Al-Qur’an 
yang dilakukan berulang-ulang, yang tidak hanya menjadi bentuk 
latihan, tetapi juga ibadah yang bernilai pahala. Salat lima waktu 
juga menjadi contoh latihan spiritual yang dilakukan secara konsis-
ten untuk memperkuat iman dan mendekatkan diri kepada Allah, 
menunjukkan pentingnya pengulangan dalam membentuk kebi-
asaan baik.

Dalam pendidikan, hukum latihan diterapkan melalui kegi-
atan seperti menghafal Al-Qur’an, mengulang pelajaran fikih, dan 
mempraktikkan ibadah. Pengulangan ini membantu peserta didik 
tidak hanya memahami ajaran Islam, tetapi juga menerapkannya 
dalam kehidupan sehari-hari. Latihan yang konsisten mendorong 
terbentuknya kebiasaan positif yang sesuai dengan nilai-nilai 
agama, sekaligus memperkuat pemahaman dan membangun 
akhlak mulia.

c.	 Law of effect (hukum efek) 
Hukum efek menjelaskan bahwa motivasi belajar akan mening-
kat ketika individu mengetahui manfaat atau hasil positif dari 
pembelajaran. Dalam pendidikan agama Islam (PAI), hukum ini 
diwujudkan melalui pemahaman tentang ganjaran atau pahala 
baik di dunia maupun akhirat. Misalnya, seorang anak yang diberi 
hadiah karena berhasil menghafal surat-surat pendek akan merasa 
lebih termotivasi untuk melanjutkan hafalannya. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam32

Dalam konteks PAI, efek yang diharapkan tidak hanya berupa 
penghargaan duniawi, tetapi juga kesadaran spiritual tentang 
keberkahan ilmu yang dipelajari. Ketika peserta didik memahami 
manfaat pembelajaran secara mendalam baik secara spiritual 
maupun praktis, mereka akan lebih termotivasi untuk mendalami 
ajaran Islam dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. 
Hukum efek menjadi kunci untuk membangun semangat belajar 
yang berkelanjutan dan mengarahkan siswa kepada pemahaman 
agama yang lebih bermakna.

d.	 Law of attitude (hukum sikap) 
Hukum sikap menjelaskan bahwa proses pembelajaran berperan 
dalam membentuk perilaku dan sikap individu. Dalam pendi-
dikan agama Islam (PAI), tujuan utama pembelajaran adalah 
menciptakan manusia dengan akhlak mulia dan sikap yang sesuai 
dengan ajaran Islam. Pembelajaran dalam PAI tidak hanya bertu-
juan menambah pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter 
yang mencerminkan nilai-nilai keislaman. Misalnya, individu 
yang mempelajari pentingnya kejujuran dalam Islam diharapkan 
mampu menerapkan sikap jujur dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya berfokus pada kecer-
dasan intelektual, tetapi juga pada pembentukan sikap dan moral 
yang tinggi. Hal ini sesuai dengan firman Allah dalam QS al-Baqa-
rah ayat 2: “Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan padanya, 
petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” Pendidikan agama bertujuan 
mencetak individu yang tidak hanya memahami ajaran Islam, 
tetapi juga mampu menerapkannya dalam perilaku sehari-hari, 
sehingga menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan bermanfaat 
bagi lingkungan sekitarnya (Pratama, 2019: 100).
Keempat hukum dalam teori behavioristik menunjukkan kese-

larasan dengan ajaran Islam, yang menempatkan pembelajaran 
sebagai proses pembentukan karakter dan peningkatan kualitas diri. 
Pendidikan agama Islam berperan sebagai sarana untuk menanamkan 
nilai-nilai keimanan, ibadah, dan akhlak mulia melalui metode yang 
relevan dengan teori ini, seperti memotivasi peserta didik, membe-
rikan penguatan positif, serta menciptakan kebiasaan baik. Dengan 



33Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

penerapan hukum kesiapan, latihan, efek, dan sikap, pembelajaran PAI 
dapat menjadi lebih efektif serta bermakna. 

2.	 Teori konstruktivisme
Konstruktivisme adalah teori pembelajaran yang menjelaskan bagai-
mana individu membangun pengetahuan mereka berdasarkan peng-
alaman pribadi yang unik. Menurut Piaget (1971) konstruktivisme 
merupakan sistem yang menggambarkan bagaimana siswa sebagai 
individu beradaptasi dan memperbaiki pemahaman mereka. Teori ini 
menandai pergeseran paradigma dari behaviorisme ke kognitivisme. 
Jika behaviorisme menekankan penguatan eksternal seperti penghar-
gaan dan hukuman, konstruktivisme justru memusatkan perhatian 
pada bagaimana siswa membangun pengetahuan melalui interaksi 
mereka dengan lingkungan. 

Empat asumsi dasar dalam konstruktivisme adalah pengetahuan 
dibangun secara fisik melalui pembelajaran aktif, secara simbolis mela-
lui representasi tindakan, secara sosial melalui komunikasi dengan 
orang lain, dan secara teoretis melalui usaha memahami hal-hal baru 
(Singh & Yaduvanshi, 2015). Konstruktivisme memberikan kebebasan 
kepada siswa untuk mengeksplorasi kebutuhan dan keinginan mereka 
dalam belajar dengan bantuan fasilitator. 

Teori ini berlandaskan pada gagasan bahwa siswa aktif dalam 
menemukan dan membangun pengetahuan berdasarkan pengalaman 
mereka sebelumnya. Hal ini sejalan dengan pandangan Lev Vygotsky, 
John Dewey, dan Jean Piaget, yang melihat pembelajaran sebagai proses 
aktif yang didukung oleh interaksi sosial serta pengalaman reflektif. 
Misalnya, dalam pembelajaran kelas, guru berperan sebagai fasilita-
tor yang memandu siswa untuk menggunakan teknik aktif seperti 
eksperimen atau pemecahan masalah dunia nyata. Siswa kemudian 
merefleksikan pengalaman mereka untuk memahami perubahan yang 
terjadi dalam pengetahuan mereka (Sugrah, 2019: 124).

Teori konstruktivisme menekankan bahwa pengalaman sebe-
lumnya memainkan peran penting dalam proses belajar. Siswa tidak 
memulai pembelajaran sebagai tabula rasa, melainkan membawa 
pengetahuan yang telah diperoleh sebelumnya dari pengalaman hidup 
mereka. Pengetahuan ini kemudian diintegrasikan, dimodifikasi, atau 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam34

bahkan diubah ketika siswa menghadapi situasi pembelajaran baru. 
Misalnya, siswa yang telah belajar konsep dasar matematika akan 
menggunakan pengetahuan itu untuk memahami masalah matema-
tika yang lebih kompleks. Jika pengalaman baru tidak sesuai dengan 
pemahaman mereka saat ini, mereka akan menyesuaikan pemahaman 
mereka untuk mengakomodasi informasi baru.

Konstruktivisme berakar pada filsafat, psikologi, sosiologi, dan 
pendidikan, sehingga mencakup berbagai dimensi dalam memahami 
proses pembelajaran. Pemahaman tentang teori ini penting tidak 
hanya bagi siswa, tetapi juga bagi pengembangan profesional guru. 
Sebagai inti dari pendekatan pembelajaran modern, konstruktivisme 
memberikan kerangka kerja untuk menciptakan pembelajaran yang 
bermakna, di mana siswa membangun pengetahuan mereka secara 
aktif dan mandiri, serta siap menghadapi tantangan dalam konteks 
kehidupan nyata.

Teori konstruktivisme, ketika diterapkan dalam pembelajaran 
pendidikan agama Islam (PAI) khususnya pada bidang fikih, membe-
rikan pendekatan yang berpusat pada peserta didik untuk memba-
ngun pemahaman yang mendalam. Dalam pembelajaran tentang salat 
misalnya, peserta didik akan mengonstruksi pengetahuan berdasarkan 
pengalaman sebelumnya, seperti pengetahuan dasar yang diperoleh di 
tingkat madrasah ibtidaiyah. Proses ini memungkinkan peserta didik 
untuk menghubungkan informasi baru dengan pengalaman yang telah 
dimiliki, menjadikan pembelajaran lebih bermakna. 

Walaupun sebagian siswa mungkin belum sepenuhnya memahami 
konsep ibadah salat, penerapan teori konstruktivisme memberikan 
stimulus yang positif sehingga meningkatkan respons mereka terhadap 
pembelajaran. Selain itu, pembelajaran hukum fikih menjadi lebih 
efektif karena melibatkan peserta didik secara aktif melalui praktik 
langsung, yang sangat penting mengingat ibadah salat tidak hanya 
bersifat teoretis, tetapi juga membutuhkan penerapan praktis (Sa’adah 
dan Azizah, 2021: 4).

Penerapan teori konstruktivisme dalam PAI bertujuan untuk 
menghasilkan individu yang mampu berpikir kritis dan menyelesaikan 
persoalan yang dihadapinya. Kurikulum dirancang agar menciptakan 



35Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

situasi di mana peserta didik dapat mengonstruksi pengetahuan dan 
keterampilan secara mandiri. Dalam pembelajaran fikih misalnya, 
analisis masalah sehari-hari atau belajar kelompok dapat digunakan 
untuk melatih siswa memecahkan masalah yang berkaitan dengan 
pelaksanaan ibadah. 

Guru berperan sebagai mediator dan fasilitator yang menciptakan 
lingkungan belajar yang kondusif, mendorong peserta didik untuk 
aktif serta menemukan cara belajar yang sesuai dengan karakteristik 
mereka. Dengan strategi ini, peserta didik tidak hanya memahami 
materi secara konseptual, tetapi juga mampu menerapkannya dalam 
konteks kehidupan sehari-hari, menjadikan pembelajaran agama lebih 
relevan dan berdaya guna.

3.	 Teori humanisme
Humanistik adalah aliran dalam psikologi yang muncul pada 1950-an, 
yang melihat manusia sebagai makhluk hidup ciptaan Tuhan dengan 
fitrah-fitrah tertentu. Dalam pandangan humanistik, manusia dianggap 
sebagai individu yang memiliki potensi untuk berkembang, mengem-
bangkan diri, dan mencapai tujuan hidup yang lebih baik. Berbeda 
dengan pandangan psikologi lainnya, teori humanistik berfokus pada 
pemahaman perilaku individu dari sudut pandang pelaku, bukan 
pengamat.

Pendekatan humanistik menempatkan individu dalam konteks 
hidup mereka, mengakui potensi dan kapasitas yang dimilikinya untuk 
bertumbuh serta berkembang dalam kehidupan. Teori ini mengajarkan 
bahwa setiap individu memiliki kemampuan untuk mengatasi masalah, 
mencapai tujuan, dan mengembangkan kualitas pribadi yang lebih baik, 
asalkan mereka diberi kesempatan untuk mengakses potensi tersebut.

Dalam pendidikan, tujuan utama dari teori humanistik adalah 
mendorong siswa untuk menjadi mandiri, independen, dan bertang-
gung jawab terhadap pembelajaran mereka sendiri. Pendidikan huma-
nistik mengutamakan kreativitas, keinginan untuk mengeksplorasi, 
serta minat terhadap seni dan pengetahuan dunia sekitar. Teori ini 
menekankan pentingnya menciptakan pengalaman belajar yang 
memotivasi siswa untuk terus belajar dan bertumbuh. Siswa dianggap 
sebagai subjek yang aktif dalam proses pembelajaran, yang perlu diberi 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam36

kebebasan untuk memilih apa yang ingin mereka pelajari (Baharuddin 
dan Makin, 2007: 22).

Prinsip-prinsip pendidikan humanistik mencakup beberapa aspek 
yang penting untuk menciptakan lingkungan belajar yang mendukung 
perkembangan individu. Pertama, siswa harus memiliki kebebasan 
untuk memilih materi yang ingin mereka pelajari. Pendekatan ini 
berdasarkan keyakinan bahwa siswa akan lebih termotivasi ketika 
materi tersebut relevan dengan kebutuhan dan keinginan pribadi 
mereka. Kedua, pendidikan humanistik bertujuan untuk mengajarkan 
siswa cara belajar, bukan hanya apa yang harus mereka pelajari. Siswa 
harus didorong untuk memotivasi diri mereka sendiri dalam proses 
pembelajaran, sehingga mereka tidak hanya bergantung pada guru 
atau instruksi eksternal. 

Prinsip lainnya dalam pendidikan humanistik adalah pentingnya 
evaluasi diri sebagai alat utama untuk mengukur pencapaian siswa, 
bukan pemeringkatan yang berfokus pada pencapaian tingkat tertentu. 
Pendidik humanistik menentang tes objektif yang hanya menguji 
kemampuan siswa dalam menghafal informasi, karena tes semacam 
itu tidak memberikan umpan balik yang konstruktif dan menghambat 
perkembangan pribadi siswa. 

Pendidikan humanistik lebih menekankan pada penilaian yang 
memungkinkan siswa untuk mengevaluasi kemajuan mereka sendiri 
dan menilai sejauh mana mereka telah menguasai pengetahuan atau 
keterampilan tertentu. Selain itu, pendidikan ini juga mengakui 
pentingnya perasaan dan pengetahuan dalam proses belajar. Dalam 
teori ini, tidak ada pemisahan antara domain kognitif dan afektif, yang 
berarti bahwa emosi serta perasaan siswa juga dianggap penting dalam 
memfasilitasi pembelajaran yang efektif.

Salah satu prinsip utama pendidikan humanistik adalah pencip-
taan lingkungan belajar yang aman, di mana siswa merasa bebas dari 
tekanan eksternal. Ketika siswa merasa aman dan didukung, mereka 
lebih mudah untuk belajar dan pengetahuan yang mereka peroleh 
akan menjadi lebih bermakna. Tekanan lingkungan dapat menghalangi 
proses belajar yang efektif, karena dapat menimbulkan rasa takut atau 



37Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

cemas pada siswa, yang pada gilirannya mengurangi motivasi mereka 
untuk belajar (Baharuddin dan Makin, 2007: 24).

Penerapan pembelajaran berparadigma humanistik dalam pendi-
dikan agama Islam (PAI) dapat memberikan pendekatan yang lebih 
berbasis pada kebutuhan dan potensi individu siswa. Berdasarkan 
prinsip-prinsip teori humanistik, pembelajaran PAI di sekolah dan 
madrasah dapat dirancang untuk mendukung perkembangan siswa 
secara menyeluruh, baik dalam aspek kognitif, afektif, maupun psiko-
motorik. 

Dalam konteks ini, guru PAI bertindak sebagai fasilitator yang 
menciptakan lingkungan belajar yang memungkinkan siswa untuk 
mengonstruksi pengetahuan mereka sendiri berdasarkan pengalaman 
dan kebutuhan pribadi mereka. Melalui pendekatan ini, tujuan pendi-
dikan agama bukan hanya untuk mengajarkan pengetahuan agama, 
tetapi juga untuk membentuk karakter siswa, memotivasi mereka untuk 
menjadi individu yang mandiri, kreatif, dan memiliki rasa ingin tahu 
yang tinggi terhadap dunia di sekitar mereka.

Model pembelajaran PAI dengan menggunakan paradigma 
humanistik melibatkan beberapa submateri yang disesuaikan dengan 
kebutuhan siswa dan relevansi materi dalam kehidupan sehari-hari 
mereka. Misalnya dalam materi akidah, pembelajaran dilakukan 
dengan menjelaskan aspek keimanan yang sesuai dengan alam pikiran 
siswa, menampilkan bukti-bukti rasional tentang keberadaan Allah dan 
sifat-sifat-Nya. Dengan pendekatan ini, siswa tidak hanya menerima 
pengetahuan, tetapi juga dibimbing untuk memahami dan mere-
sapi ajaran tersebut dengan cara yang lebih personal serta mendalam 
(Solichin, 2018: 8).

Begitu pula dalam materi Al-Qur’an dan hadis, guru lebih mengu-
tamakan ayat-ayat yang memberikan kabar gembira tentang surga serta 
kehidupan yang bahagia bagi orang yang beriman dan beramal baik, 
agar siswa merasa termotivasi untuk mendalami ajaran Islam dengan 
semangat yang tinggi. Selain itu, dalam pembelajaran fikih, pendekatan 
humanistik menekankan pada penyajian hukum Islam yang konteks-
tual dan tidak kaku serta yang menghormati perbedaan pendapat dan 
keberagamaan. Pembelajaran fikih diharapkan dapat membimbing 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam38

siswa untuk memahami hukum Islam dengan cara yang adaptif terha-
dap perkembangan zaman dan konteks sosial yang berbeda. 

Materi akhlak dan tasawuf juga diajarkan dengan penekanan pada 
nilai-nilai moral yang mulia, seperti kedermawanan, solidaritas sosial, 
serta toleransi. Dalam hal ini, pengajaran tasawuf tidak hanya terbatas 
pada konsep-konsep abstrak, tetapi juga dihubungkan dengan budaya, 
seni, dan kebijaksanaan lokal, sehingga siswa dapat melihat relevansi 
ajaran Islam dalam kehidupan mereka sehari-hari. Dalam pembelajaran 
PAI berparadigma humanistik, guru didorong untuk menggunakan 
strategi dan metode yang aktif, kreatif, dan menyenangkan. 

Pembelajaran aktif mengutamakan partisipasi siswa, di mana guru 
menciptakan suasana yang mendorong siswa untuk bertanya, memper-
tanyakan, dan mengemukakan gagasan mereka sendiri. Sebagai contoh, 
dalam materi fikih, guru dapat memberikan kesempatan kepada siswa 
untuk bertanya tentang alasan di balik pensyariatan ibadah seperti salat, 
puasa, zakat, dan haji. Dengan cara ini, siswa tidak hanya menerima 
informasi, tetapi juga terlibat aktif dalam proses pencarian pengetahuan 
dan pemahaman.

Pembelajaran kreatif merupakan metode yang menstimulasi siswa 
untuk mengembangkan gagasan mereka melalui berbagai sumber 
belajar yang ada. Guru PAI dapat mengarahkan siswa untuk mema-
hami konsep-konsep dalam hukum Islam dengan mempertimbangkan 
konteks perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi serta peru-
bahan di masyarakat. Hal ini penting untuk membantu siswa melihat 
relevansi ajaran Islam dalam menghadapi tantangan zaman modern. 

Selain itu, pembelajaran akhlak dan tasawuf dapat dikembang-
kan dengan cara yang kreatif, misalnya dengan menghubungkan 
konsep-konsep seperti zuhud dan warak dengan realitas kehidupan 
masa kini, yang memungkinkan siswa untuk memahami ajaran terse-
but dalam konteks yang lebih aplikatif. Metode pembelajaran yang 
menyenangkan (joyful learning) juga sangat penting dalam paradigma 
humanistik. Pembelajaran yang menyenangkan menciptakan atmosfer 
yang membuat siswa merasa nyaman, aman, dan terlibat dalam proses 
belajar tanpa merasa tertekan. 



39Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

Perasaan senang dan tertarik pada materi akan mendorong siswa 
untuk terus belajar dengan semangat dan rasa ingin tahu yang tinggi. 
Dalam hal ini, guru berperan penting untuk menciptakan situasi yang 
mendukung eksplorasi ide-ide baru, memberikan dorongan moti-
vasi yang tepat, dan memberikan ruang bagi kreativitas siswa untuk 
berkembang. Penerapan pembelajaran humanistik dalam PAI tidak 
hanya menjadikan siswa lebih paham tentang ajaran agama, tetapi juga 
mengembangkan kemampuan mereka untuk berpikir kritis, mandiri, 
dan kreatif dalam menghadapi berbagai tantangan kehidupan (Solichin, 
2018: 9).

Dalam pendidikan agama Islam (PAI), teori behaviorisme, konstrukti-
visme, dan humanisme dapat diintegrasikan untuk menciptakan pembel-
ajaran yang holistik. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai islami dalam 
pembelajaran, PAI membantu siswa memahami dan mengamalkan ajaran 
agama dalam kehidupan sehari-hari, menyeimbangkan aspek intelektual, 
emosional, dan spiritual. Pendekatan ini mencetak generasi yang berkara-
kter islami, unggul secara akademik, dan mampu berkontribusi positif bagi 
masyarakat serta mempersiapkan bekal untuk kehidupan akhirat.

Teori Pendidikan Islam dari Tokoh Muslim (Ibnu 
Khaldun, Al-Ghazali, dan Ibnu Sina)
Teori pendidikan Islam yang dirumuskan oleh tokoh-tokoh besar seperti 
Ibnu Khaldun, Al-Ghazali, dan Ibnu Sina memberikan fondasi penting bagi 
perkembangan pemikiran pendidikan dalam peradaban Islam. Pemikiran 
mereka tidak hanya berorientasi pada pembentukan intelektual, tetapi 
juga menekankan integrasi antara ilmu, akhlak, dan spiritualitas, sehingga 
menghasilkan sistem pendidikan yang holistik. Berikut adalah penjelasan 
yang lebih rinci mengenai teori pendidikan Islam dari tokoh-tokoh muslim 
ternama seperti Ibnu Khaldun, Al-Ghazali, dan Ibnu Sina.
1.	 Ibnu Khaldun (1332—1406)

Ibnu Khaldun, lahir di Tunis pada 25 Mei 1332 M (732 H), berasal 
dari keluarga bangsawan Banu Khaldun yang memiliki latar belakang 
politik. Keluarga ini bermigrasi ke Tunisia setelah jatuhnya Saville 
akibat Reconquista pada abad ke-13. Meskipun awalnya terlibat dalam 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam40

dunia politik, ayah dan kakeknya kemudian memilih untuk menarik 
diri dan lebih fokus pada kehidupan spiritual. Keputusan ini berpe-
ngaruh pada pandangan filosofis dan ilmiah Ibnu Khaldun, yang kelak 
menjadi dasar pemikirannya dalam berbagai bidang seperti sejarah, 
sosial, serta ekonomi.

Keluarga Ibnu Khaldun yang menjauh dari politik memberi ruang 
bagi dirinya untuk mengembangkan pemikiran yang lebih mendalam 
dalam bidang keilmuan. Meskipun memiliki berbagai jabatan politik di 
Tunisia, Maroko, Aljazair, dan Spanyol, Ibnu Khaldun tetap berkomit-

men pada dunia intelektual. Pemikiran 
dan karya-karyanya yang mencakup 
aspek filosofis dan sosial, berpengaruh 
besar dalam ilmu pengetahuan dan 
tetap relevan hingga saat ini.

Ibnu Khaldun menghabiskan 
sebagian besar hidupnya sebagai 
seorang diplomat dan penasihat poli-
tik, berperan dalam berbagai pemerin-
tahan di dunia Islam. Selama hidup-
nya, beliau membantu berbagai sultan 
di wilayah yang kini meliputi Tunisia, 

Maroko, Spanyol, dan Aljazair. Ibnu Khaldun dikenal sebagai duta 
besar, bendahara, dan anggota dewan penasihat sultan. Sebagai seorang 
penasihat yang dipercaya, beliau tidak hanya memberikan nasihat 
dalam hal politik, tetapi juga dalam bidang ekonomi dan sosial. 

Kiprahnya di dunia politik dimulai pada usia muda, di mana pada 
usia 20 tahun beliau diangkat menjadi sekretaris Sultan Abu Inan di 
Fez, Maroko. Kemudian, karier politiknya semakin menanjak, dan 
beliau menjadi Perdana Menteri Sultan Buogie di Aljazair. Pada 1366 
M, Ibnu Khaldun berpindah ke Konstantinopel dan diangkat menjadi 
pembantu Raja Abdul Abbas. Meskipun aktif dalam dunia politik, 
Ibnu Khaldun tetap menjaga kedalaman pemikirannya dalam bidang 
ilmu pengetahuan yang nantinya akan dikenal luas di seluruh dunia 
(Samsinas, 2009: 332).

Gambar 1 Ilustrasi Ibnu Khaldun
Sumber: kompasiana.com.



41Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar dalam pemikiran 
pendidikan Islam, terutama terkait dengan kurikulum dan hakikat 
ilmu. Ia membagi ilmu pengetahuan ke dalam dua kelompok besar, 
yaitu al-ulum al-naqliyyah (pengetahuan yang bersumber dari wahyu 
dan tradisi) dan al-ulum al-aqliyyah (pengetahuan yang diperoleh 
melalui akal dan rasio). Ilmu naqliyyah mencakup ilmu-ilmu seperti 
tafsir, hadis, fikih, serta tasawuf yang bersandar pada autoritas syariat 
dan wahyu. 

Sementara itu, ilmu aqliyyah mencakup ilmu filsafat, metafisika, 
logika, ilmu alam, dan matematika yang lebih mengutamakan akal rasi-
onal. Meskipun membedakan kedua kelompok ilmu ini, Ibnu Khaldun 
menekankan bahwa semua ilmu pada hakikatnya berasal dari Allah 
Swt. baik yang bersumber dari wahyu maupun yang diperoleh melalui 
akal. Ia juga memandang bahwa ilmu harus digunakan untuk mende-
katkan diri kepada Allah dan memberi manfaat kepada masyarakat, 
tanpa menyombongkan diri atas ilmu yang dimiliki.

Kurikulum pendidikan yang dirumuskan oleh Ibnu Khaldun 
memiliki empat karakteristik utama. Pertama, ia menekankan penting-
nya keseimbangan antara ilmu teori dan ilmu praktik, yang berarti 
bahwa pembelajaran tidak hanya berfokus pada teori, tetapi juga 
pada aplikasi praktis yang melibatkan fisik serta intelektual. Kedua, 
ia memberikan perhatian yang seimbang antara ilmu agama dan ilmu 
rasional. Ilmu agama dianggap penting karena dapat membentuk 
pribadi yang baik, sementara ilmu rasional juga memiliki kedudukan 
yang tinggi karena dihasilkan oleh akal yang merupakan anugerah 
terbesar dari Allah. 

Ketiga, Ibnu Khaldun melihat pendidikan sebagai sarana untuk 
memperoleh rezeki dan mendukung kehidupan sosial. Berbeda dengan 
pandangan sebelumnya, ia menganggap mencari nafkah melalui pendi-
dikan sebagai hal yang terpuji. Keempat, kurikulum yang dirancang 
oleh Ibnu Khaldun bersifat umum dan inklusif, mencakup berbagai 
bidang ilmu dengan penekanan pada pentingnya bahasa serta logika 
sebagai alat untuk mendalami pengetahuan lebih lanjut. Ibnu Khaldun 
juga mengintegrasikan filsafat dan sosiologi dalam pendidikan, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam42

menciptakan pendekatan yang rasional, aplikatif, serta pragmatis 
dalam pendidikan Islam.

Ibnu Khaldun percaya bahwa pendidikan merupakan sarana 
utama untuk membentuk manusia sebagai khalifah di bumi. Manusia 
dengan kemampuan akalnya memiliki tugas untuk mengelola bumi 
dan kehidupan sosialnya dengan bijaksana. Ia membagi kemampuan 
berpikir manusia menjadi tiga tingkatan. Pertama, al-‘aql al-tamyiz, 
yaitu akal untuk membedakan hal-hal yang bermanfaat dan merugikan, 
yang bersifat empiris. Kedua, al-‘aql al-tarbiyyi, akal yang lebih tinggi 
yang menghasilkan gagasan dan etika sosial yang lebih kompleks. 
Ketiga, al-‘aql al-‘amm, akal yang lebih matang yang memungkinkan 
manusia untuk berinteraksi dalam masyarakat dengan tujuan mencapai 
kesejahteraan bersama (Hamdi dkk., 2020: 126).

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa akal yang dimiliki manusia 
harus diarahkan pada pembentukan masyarakat yang adil dan sejah-
tera, melalui pendidikan yang membekali individu dengan keteram-
pilan sosial serta intelektual yang diperlukan untuk hidup bersama 
dalam harmoni. Metode pengajaran dalam pendidikan Islam, menurut 
Ibnu Khaldun harus mengikuti prinsip yang mendukung perkem-
bangan siswa secara holistik. Ia mengkritik penggunaan metode keke-
rasan dalam pendidikan, karena dapat membentuk karakter buruk 
pada siswa dan menghambat perkembangan pribadi mereka. 

Sebaliknya, ia menekankan pentingnya pendekatan yang kreatif, 
yang memungkinkan siswa untuk belajar dengan cara yang menye-
nangkan dan tidak tertekan. Ibnu Khaldun juga mengajukan ide bahwa 
pengajaran haruslah dilakukan dengan memperhatikan kemampuan 
siswa, memberikan materi yang sesuai dengan tingkat pemahaman 
mereka, serta menghindari pemaksaan yang berlebihan. Dalam hal ini, 
pendidikan harus menekankan pada pengembangan potensi individu 
secara penuh baik dalam aspek intelektual maupun sosial. Metode 
yang digunakan harus berfokus pada pemberdayaan siswa, membantu 
mereka mengembangkan kapasitas berpikir kritis, serta mengajarkan 
mereka untuk memahami peran mereka dalam masyarakat (Hamdi 
dkk., 2020: 134).



43Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

2.	 Al-Ghazali (1058—1111)
Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Ibn Muhammad Ibn Ahmad Al 
Ghazali, yang lebih dikenal dengan nama Al Ghazali. Ia lahir di sebuah 
kota kecil dekat Thus, Provinsi Khurasan, Republik Islam Irak pada 450 
H (1058 M). Nama Al-Ghazali berasal dari kata ghazzal yang berarti 
tukang menenun benang, merujuk pada pekerjaan ayahnya sebagai 
penenun wol. Selain itu, nama ini juga diambil dari kata ghazalah 

yang merujuk pada nama kampung 
kelahiran Al-Ghazali. 

Al-Ghazali berasal dari keluarga 
yang sangat mendalami ilmu tasawuf, 
dan orang tuanya sangat berharap agar 
anaknya kelak menjadi seorang ulama 
yang dapat memberikan kontribusi 
besar dalam dunia Islam. Meski ayah-
nya berharap besar pada Al-Ghazali, 
sayangnya ia tidak sempat menyak-
sikan keberhasilan anaknya karena 
meninggal lebih awal. Pada masa 

kecilnya, Al-Ghazali mulai mengenal ilmu tasawuf setelah ayahnya 
meninggal, dengan dua versi cerita yang beredar mengenai perkenalan 
awalnya dengan tasawuf. 

Salah satunya adalah bahwa ayahnya menitipkannya kepada 
saudaranya, Ahmad, seorang sufi untuk mendapatkan pendidikan dan 
bimbingan. Versi lainnya menyebutkan bahwa sejak kecil Al-Ghazali 
sudah dikenal sebagai anak yang gemar menuntut ilmu. Ia mulai belajar 
dengan berbagai guru di kota kelahirannya, dan kemudian melanjutkan 
pendidikan di Nisyapur serta Khurasan, yang saat itu merupakan pusat 
ilmu pengetahuan dunia Islam. Al-Ghazali belajar berbagai bidang 
ilmu, seperti teologi, hukum Islam, filsafat, logika, sufisme, serta ilmu 
alam, di bawah bimbingan guru besar Imam Al-Haramain Al-Juwaini 
di Madrasah An-Nizhfirniyah di Nisyapur (Syadani, 1997: 178).

Kecerdasan dan semangat belajar Al-Ghazali membuatnya 
mendapatkan gelar bahrum mughriq (laut yang menenggelamkan) 
dari Imam Al-Juwaini. Setelah sang guru meninggal pada 478 H (1085 

Gambar 2 Ilustrasi Al-Ghazali
Sumber: islamkaffah.id



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam44

M), Al-Ghazali meninggalkan Nisyapur dan mengunjungi beberapa 
kota, termasuk Mu’askar serta Baghdad. Di Baghdad, ia diangkat seba-
gai guru di Madrasah Nizhfimiyah pada 1090 M, di mana ia menca-
pai kesuksesan besar sebagai pengajar. Selain mengajar, Al-Ghazali 
juga aktif memberikan bantahan terhadap ajaran golongan-golongan 
tertentu, seperti Bathiniyyah dan aliran filsafat yang saat itu berkem-
bang (Ali, 1991: 67).

Al-Ghazali memandang pendidikan Islam sebagai usaha untuk 
membentuk insan paripurna yang tidak hanya berhasil di dunia, tetapi 
juga bahagia di akhirat. Menurutnya, manusia dapat mencapai kesem-
purnaan ini melalui dua hal penting, yaitu mencari ilmu dan meng-
amalkan fadilah (keutamaan) yang terkandung dalam ilmu tersebut. 
Bagi Al-Ghazali, ilmu adalah medium yang memungkinkan seseorang 
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Tanpa ilmu, seseorang tidak 
akan mampu mencapai kebahagiaan yang abadi yang menjadi tujuan 
tertinggi dalam hidup. 

Bagi Al-Ghazali, pendidikan Islam bukan sekadar transfer penge-
tahuan, melainkan sebuah proses mendalam yang bertujuan untuk 
mendekatkan diri kepada Allah. Ia percaya bahwa pendidikan harus 
mencakup dua aspek penting. Pertama, aspek pengajaran ilmu penge-
tahuan yang melibatkan kurikulum yang dirancang untuk memperkaya 
pengetahuan siswa. Kedua, penggunaan metode pengajaran yang 
efektif agar ilmu dapat diserap dengan baik oleh siswa. Dengan kedua 
faktor ini, pengetahuan yang diajarkan dan cara penyampaiannya yaitu 
pembentukan karakter yang paripurna sesuai dengan ajaran Islam. 

Al-Ghazali sangat menekankan bahwa tujuan utama pendidikan 
Islam adalah mencapai taqarrub kepada Allah. Dalam pandangan 
Al-Ghazali, manusia yang paling sempurna adalah mereka yang selalu 
berusaha mendekatkan diri kepada Allah melalui ilmu yang mereka 
pelajari dan amalkan. Pendidikan menurut Al-Ghazali tidak hanya 
bertujuan untuk membekali siswa dengan pengetahuan duniawi, tetapi 
juga dengan pengetahuan yang dapat membawa mereka pada kebaha-
giaan abadi di akhirat. 

Pendidikan menurut Al-Ghazali juga merupakan sebuah perja-
lanan untuk membentuk manusia yang paripurna, yang tidak hanya 



45Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

terfokus pada pencapaian ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pemben-
tukan akhlak yang baik. Al-Ghazali menekankan bahwa metode pendi-
dikan yang ideal adalah yang berpusat pada anak (child-centered). 
Dalam pendekatan ini, kebutuhan, kemampuan, dan karakteristik 
peserta didik menjadi prioritas utama dibandingkan kepentingan 
pendidik. Konsep ini bertujuan untuk menciptakan suasana pembela-
jaran yang efektif, penuh perhatian, dan sesuai dengan perkembangan 
individu anak. Berikut adalah beberapa metode pendidikan yang 
dirumuskan Al-Ghazali.
a.	 Metode contoh teladan

Dalam pandangan Al-Ghazali, seorang pendidik harus menjadi 
teladan yang baik bagi peserta didiknya. Anak-anak cenderung 
belajar melalui pengamatan, sehingga sikap, perilaku, dan moral 
yang diperlihatkan oleh guru atau orang tua akan memenga-
ruhi perkembangan karakter mereka. Islam juga menekankan 
pentingnya teladan yang baik, sebagaimana Nabi Muhammad saw. 
menjadi uswatun hasanah (contoh teladan terbaik) bagi umatnya. 
Pendidik diharapkan menunjukkan akhlak yang mulia dalam 
kehidupan sehari-hari untuk diikuti oleh peserta didik.

b.	 Metode guidance and counselling (bimbingan dan penyuluhan)
Al-Ghazali mengakui pentingnya peran bimbingan dalam 
membantu peserta didik memahami dan menghadapi tantangan 
hidup. Pendidik bertugas memberikan arahan dan nasihat yang 
baik, serta membantu anak menemukan solusi atas permasalahan 
yang dihadapinya. Pendekatan ini bertujuan untuk mengem-
bangkan potensi anak secara maksimal sambil menjaga mereka 
tetap berada pada jalur yang benar, baik dalam aspek akademik 
maupun spiritual.

c.	 Metode cerita
Metode ini melibatkan penggunaan cerita atau kisah sebagai 
sarana pembelajaran. Al-Ghazali percaya bahwa cerita adalah 
cara yang efektif untuk menyampaikan nilai-nilai moral, agama, 
dan kehidupan kepada anak-anak. Cerita tentang nabi, sahabat, 
atau tokoh-tokoh bijak dalam sejarah Islam dapat memberikan 
inspirasi sekaligus menanamkan nilai-nilai kebaikan. Melalui 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam46

cerita, anak-anak dapat belajar dengan cara yang menyenangkan 
dan mudah dipahami.

d.	 Metode motivasi
Memberikan motivasi kepada peserta didik adalah aspek penting 
dalam pendidikan. Al-Ghazali menekankan bahwa pendidik harus 
mampu memotivasi anak untuk belajar dan mengembangkan 
dirinya. Hal ini dapat dilakukan dengan memberikan pujian, 
dorongan, atau penghargaan atas usaha dan pencapaian anak. 
Motivasi yang diberikan dapat meningkatkan semangat belajar dan 
rasa percaya diri, sehingga anak merasa dihargai serta bersemangat 
untuk terus berusaha.

e.	 Metode reinforcement (dorongan semangat)
Penguatan (reinforcement) dilakukan dengan memberikan 
dorongan atau dukungan yang dapat membangkitkan semangat 
anak dalam belajar. Al-Ghazali menekankan pentingnya pendidik 
memberikan penguatan positif berupa apresiasi atau dukungan 
terhadap tindakan atau perilaku yang baik. Hal ini tidak hanya 
membangun kebiasaan baik pada anak, tetapi juga memberikan 
rasa aman dan nyaman dalam proses pembelajaran (Arifin, 2003: 
95).
Metode pendidikan yang diajarkan Al-Ghazali berorientasi pada 

kebutuhan anak dan berlandaskan nilai-nilai Islam yang humanis. 
Dengan pendekatan yang berpusat pada anak, pendidikan tidak hanya 
bertujuan untuk mentransfer ilmu, tetapi juga untuk membentuk 
akhlak dan karakter yang mulia. Metode ini relevan untuk diterapkan 
dalam berbagai konteks pendidikan modern karena mampu membe-
rikan perhatian khusus pada perkembangan individu anak, baik secara 
intelektual, emosional, maupun spiritual. 

3.	 Ibnu Sina (980—1037)
Nama lengkapnya adalah Abu Ali Al-Husain bin Abdullah bin Sina, 
yang lebih dikenal dengan nama Ibnu Sina. Ia lahir di Afsyana, sebuah 
daerah dekat Bukhara pada 370 H (980 M). Sejak usia muda, Ibnu Sina 
sudah menunjukkan bakat luar biasa dalam berbagai disiplin ilmu. Pada 
usia sepuluh tahun, ia sudah mempelajari ilmu agama, kesusastraan, 



47Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

dan menghafal Al-Qur’an. Ia dibesarkan di Bukhara, yang pada masa 
itu merupakan pusat peradaban dan ilmu pengetahuan di dunia Islam. 

Pada usia yang sangat muda, Ibnu Sina menunjukkan minat yang 
besar terhadap ilmu pengetahuan dan mulai mempelajari berbagai ilmu 
dari berbagai sumber. Ayahnya, Abdullah, yang merupakan seorang 
penganut aliran Ismailiyah turut berperan besar dalam mengarahkan 
Ibnu Sina untuk menekuni ilmu filsafat dan pemikiran Yunani, serta 
ilmu-ilmu Islam serta ilmiah lainnya. Dalam perjalanan intelektualnya, 
Ibnu Sina memperoleh pengetahuan yang sangat luas. 

Pada usia enam belas tahun, ia sudah dikenal sebagai seorang dokter 
ahli yang mampu menyembuhkan berbagai penyakit. Keahliannya 
semakin terkenal ketika ia berhasil menyembuhkan Nuh Ibn Mansur, 
penguasa Bukhara, dari penyakit yang dideritanya. Sebagai imbalan-
nya, Sultan mengizinkan Ibnu Sina untuk memanfaatkan perpusta-

kaan pribadi milik penguasa tersebut, 
yang memungkinkan Ibnu Sina untuk 
mengakses berbagai literatur penting 
dan terus memperdalam pengetahu-
annya. 

Selain dalam bidang kedokteran, 
Ibnu Sina juga menguasai filsafat, 
matematika, logika, astronomi, musik, 
dan ilmu hukum Islam. Ia menjadi 
seorang polymath yang mendalami 
berbagai disiplin ilmu dan berhasil 
menggabungkan pemikiran-pemi-

kiran ilmiah dengan perspektif Islam. Di usia dua puluhan, Ibnu Sina 
mulai menghadapi tantangan besar dalam kehidupannya. Setelah 
ayahnya meninggal, ia pindah ke Jurjan karena terjadi kekacauan 
politik di daerah asalnya. 

Dari sana, ia melanjutkan perjalanannya ke Hamazan, di bagian 
barat Iran, di mana ia sempat diangkat menjadi menteri di istana 
Sam al-Daulah. Namun, karena terlibat dalam konflik politik, Ibnu 
Sina dipenjarakan. Meski demikian, ia berhasil meloloskan diri dan 
melanjutkan hidupnya di Isfahan, di mana ia bekerja di istana penguasa 

Gambar 3 Ilustrasi Ibnu Sina
Sumber: alamy.com



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam48

setempat. Di tengah kesibukannya dengan urusan politik dan negara, 
Ibnu Sina tetap menjadi seorang filosof yang sangat produktif. Ia 
menulis lebih dari seratus buku yang mencakup berbagai disiplin ilmu, 
baik dalam bahasa Arab maupun Persia, dan karya-karyanya tersebut 
meninggalkan pengaruh besar di dunia Barat serta Timur.

Salah satu karya terbesar Ibnu Sina adalah Al-Syifa, yang meru-
pakan uraian mendalam tentang filsafat yang terbagi dalam empat 
bagian, yaitu ketuhanan, fisika, matematika, dan logika. Karya ini 
menunjukkan integrasi antara pemikiran ilmiah dan keagamaan. Selain 
Al-Syifa, Ibnu Sina juga menulis Al-Najat, yang merupakan ringkasan 
dari Al-Syifa dan ditujukan untuk orang-orang terpelajar yang ingin 
mempelajari dasar-dasar ilmu hikmah. Dalam bidang kedokteran, 
Ibnu Sina menulis Al-Qanun fi al-Thibb, yang terdiri dari lima kitab 
yang membahas berbagai aspek ilmu kedokteran, termasuk jenis-jenis 
penyakit, pengobatan, dan diagnosis. 

Karya ini menjadi referensi utama dalam dunia medis selama 
berabad-abad dan sangat berpengaruh di dunia Barat, di mana karya 
tersebut diterjemahkan ke dalam bahasa Latin serta digunakan di 
universitas-universitas Eropa. Selain itu, Al-Insyarat wa al-Tanbihat 
karya Ibnu Sina juga sangat terkenal dalam bidang ilmu logika dan 
hikmah, yang menunjukkan kedalaman pemikirannya dalam ilmu-
ilmu filsafat serta logika (Herwansyah, 2017: 56).

Pandangan pendidikan Islam menurut Ibnu Sina dapat dipahami 
melalui dimensi-dimensi berikut.
a.	 Dimensi kurikulum pendidikan

Ibnu Sina menekankan bahwa keberhasilan pendidikan sangat 
dipengaruhi oleh kurikulum yang terstruktur dan komprehensif. 
Ia berpendapat bahwa kurikulum sebaiknya mencakup aspek-
aspek penting seperti pelajaran agama, khususnya Al-Qur’an, 
pembelajaran huruf, serta pendidikan moral dan etika. Pendidikan 
awal, menurut Ibnu Sina dimulai di lingkungan keluarga dengan 
pengajaran dasar yang sederhana. Selanjutnya, proses belajar dilan-
jutkan di sekolah (maktab) di bawah bimbingan seorang pendidik 
(mu’allim) yang kompeten. 



49Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

Tujuan utama dari pendidikan, menurut Ibnu Sina adalah 
membentuk karakter siswa yang baik, meningkatkan moralitas, 
serta menumbuhkan rasa percaya diri. Pendidik harus mampu 
mengenali dan mengarahkan potensi siswa ke bidang yang paling 
sesuai dengan bakat serta minat mereka. Pendekatan ini diharap-
kan dapat menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga unggul dalam akhlak dan perilaku, sehingga 
dapat memberikan kontribusi positif bagi masyarakat (Jauhari, 
2022: 18).

b.	 Dimensi metode pendidikan
Ibnu Sina menawarkan konsep metode pendidikan yang kaya dan 
relevan hingga saat ini. Metode-metode tersebut dirancang dengan 
mempertimbangkan karakteristik siswa, kebutuhan psikologis, 
dan tujuan pendidikan. Beberapa metode yang diusulkan oleh 
Ibnu Sina sebagai berikut.
1)	 Metode talkin, penyampaian pengetahuan secara langsung 

kepada siswa melalui instruksi lisan.
2)	 Metode demonstrasi, menggunakan contoh praktis untuk 

memperjelas konsep.
3)	 Metode adat dan teladan, pembentukan kebiasaan baik mela-

lui contoh nyata dari pendidik.
4)	 Diskusi dan pembahasan, mengajak siswa berdialog untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis.
5)	 Disiplin dan hukuman, diterapkan hanya dalam kondisi 

tertentu dengan pendekatan yang bijaksana (Musdalifah, 
2019: 403). 
Ia juga menekankan fleksibilitas metode yang harus disesu-

aikan dengan kebutuhan, karakteristik, dan minat siswa untuk 
mencapai hasil pembelajaran yang optimal.

c.	 Dimensi pendidik
Menurut Ibnu Sina, pendidik memiliki peran yang sangat penting 
dalam membentuk karakter dan potensi siswa. Pendidik harus 
memiliki kualifikasi tertentu sebagai berikut.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam50

1)	 Akal sehat dan pengetahuan luas
Pendidik harus memiliki wawasan yang mendalam baik 
dalam ilmu agama maupun pengetahuan umum. 

2)	 Etika dan akhlak mulia
Guru harus menjadi teladan dalam perilaku dan memiliki 
sifat-sifat seperti kesabaran, kelembutan, serta semangat 
untuk mengajar.

3)	 Kemampuan mengajar
Guru harus mampu mengenali potensi siswa dan memberikan 
bimbingan yang tepat.

4)	 Pemahaman dunia anak
Guru harus memahami kebutuhan, karakteristik, dan cara 
berpikir anak-anak (Darwis, 2023: 65).
Ibnu Sina juga menekankan pentingnya memilih pendidik 

yang cerdik, kreatif, dan profesional. Guru yang baik tidak hanya 
dihormati oleh siswa, tetapi juga mampu membangkitkan sema-
ngat belajar dan membentuk karakter siswa menjadi insan yang 
berbudi pekerti luhur.

d.	 Dimensi peserta didik
Peserta didik menurut Ibnu Sina adalah individu yang harus 
dididik secara holistik, mencakup aspek intelektual, moral, dan 
spiritual. Pendidikan bertujuan untuk menciptakan manusia yang 
memiliki ilmu, iman, dan akhlak mulia, sehingga mampu menja-
lankan tugasnya sebagai hamba Allah serta khalifah di bumi. Ibnu 
Sina menekankan bahwa peserta didik harus melakukan hal-hal 
sebagai berikut.
1)	 Membersihkan hati dari sifat buruk.
2)	 Belajar dengan tujuan mendekatkan diri kepada Allah. 
3)	 Bersungguh-sungguh dalam menuntut ilmu.
4)	 Menghormati guru dan tidak menyulitkan mereka dengan 

pertanyaan yang tidak perlu (Hanum, 2021: 6).
Selain itu, lingkungan pendidikan juga memengaruhi perkem-

bangan peserta didik. Oleh karena itu, penting bagi siswa untuk 



51Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

berada di lingkungan yang mendukung pembelajaran dan memba-
ngun karakter.

e.	 Dimensi hukuman dalam pendidikan
Ibnu Sina memandang bahwa hukuman dapat menjadi salah satu 
metode dalam pendidikan, tetapi penggunaannya harus dilakukan 
secara selektif dan penuh kehati-hatian. Hukuman hanya dibe-
rikan apabila benar-benar diperlukan dan mempertimbangkan 
kondisi psikologis siswa. Menurutnya, pendidikan seharusnya 
berlandaskan pada prinsip kelembutan, persuasi, dan motivasi 
sebagai langkah awal dalam membimbing siswa. Pendekatan ini 
dirancang untuk menciptakan suasana belajar yang kondusif, di 
mana siswa merasa dihargai dan termotivasi untuk berkembang 
tanpa tekanan yang berlebihan.

Ibnu Sina menegaskan bahwa hukuman yang bersifat keke-
rasan hanya akan membawa dampak negatif, seperti merusak 
karakter dan kepercayaan diri siswa. Sebaliknya, ia percaya bahwa 
pendekatan yang lembut disertai dengan pujian atas usaha yang 
dilakukan siswa atau pemberian inspirasi, akan jauh lebih efektif 
dalam membangun motivasi dan semangat belajar mereka. Siswa 
tidak hanya akan merasa didukung secara emosional, tetapi juga 
lebih mudah mengembangkan potensi mereka secara maksimal 
(Darwis, 2023: 67).

Pendidikan menurut Ibnu Sina bertujuan membentuk insan kamil 
(manusia paripurna) yang mampu menjalani kehidupan duniawi dan 
ukhrawi secara seimbang. Pendidikan harus menyiapkan siswa menjadi 
individu yang berilmu, berbudi pekerti luhur, serta memiliki keteram-
pilan profesional. Pemikiran Ibnu Sina relevan hingga saat ini, terutama 
dalam menyusun kurikulum, metode pengajaran, dan pengelolaan 
pendidikan yang berbasis pada karakter serta potensi peserta didik.

Teori Pendidikan Modern dalam Konteks Islam
Pendidikan modern adalah pendekatan pembelajaran yang dirancang untuk 
memenuhi tuntutan dan kebutuhan zaman saat ini. Pendidikan modern 
bertujuan untuk mempersiapkan peserta didik agar mampu menghadapi 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam52

tantangan pada masanya dengan bekal pengetahuan, keterampilan, dan 
karakter yang relevan. Pendekatan ini tidak hanya fokus pada transfer 
pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan kemampuan berpikir kritis, 
kreativitas, komunikasi, dan kolaborasi yang menjadi kebutuhan mendasar 
di era globalisasi serta teknologi saat ini. 

Dalam implementasinya, pendidikan modern tidak hanya terfokus 
pada capaian akademik, tetapi juga pada pengembangan nilai-nilai kehi-
dupan yang mendukung tercapainya tujuan pendidikan secara holistik. 
Proses ini melibatkan upaya untuk menumbuhkan, memupuk, mengem-
bangkan, memelihara, dan mempertahankan tujuan pendidikan yang telah 
dicapai. Misalnya, selain pembelajaran di kelas, pendidikan modern juga 
mencakup kegiatan ekstrakurikuler, pembelajaran berbasis proyek, dan 
pemanfaatan teknologi digital untuk memperkaya pengalaman belajar 
siswa. Pendekatan ini memungkinkan siswa tidak hanya menjadi individu 
yang cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki keterampilan hidup dan 
karakter yang tangguh.

Pendidikan modern juga berorientasi pada keberlanjutan dan inovasi 
dalam pembelajaran. Dalam hal ini, metode dan materi pembelajaran 
disesuaikan dengan kebutuhan zaman, dengan tetap mempertahankan 
nilai-nilai luhur yang menjadi dasar pendidikan. Seiring dengan perkem-
bangan zaman yang semakin modern, tantangan dalam dunia pendidikan 
terus berkembang menjadi lebih beragam dan kompleks. Hal ini menuntut 
lembaga pendidikan untuk memiliki peran yang lebih besar dalam mence-
tak generasi penerus bangsa (Suparman, 2018: 64).

Sekolah sebagai institusi pendidikan formal memikul tanggung jawab 
penting, khususnya dalam membentuk karakter dan kepribadian peserta 
didik. Penguatan karakter ini menjadi hal yang sangat krusial agar siswa 
memiliki ketahanan dalam menghadapi berbagai situasi, termasuk kondisi 
yang kurang baik atau penuh tantangan. Jika siswa tidak memiliki karakter 
yang kuat, mereka akan cenderung lebih mudah terpengaruh oleh berbagai 
perubahan, terutama yang bersifat negatif, seperti pergaulan yang tidak 
sehat, pengaruh buruk teknologi, dan penurunan moralitas di tengah 
masyarakat. 

Dalam hal ini, nilai-nilai Islam menjadi landasan yang sangat relevan 
untuk diterapkan, terutama di lembaga pendidikan yang menjunjung tinggi 



53Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

ajaran agama sebagai pedoman hidup. Sekolah yang berpegang teguh pada 
nilai-nilai Islam memiliki beberapa fungsi utama yang sangat penting 
sebagai berikut. 
1.	 Fungsi penyederhanaan dan pemahaman

Fungsi ini menekankan pada cara penyampaian ilmu pengetahuan 
yang sederhana, sistematis, dan mudah dipahami oleh siswa. Setiap 
materi pelajaran dirancang agar sesuai dengan tahapan perkembangan 
peserta didik, sehingga mereka mampu memahami konsep-konsep 
dasar dengan baik. Proses penyederhanaan ini tidak hanya terbatas 
pada aspek akademis, tetapi juga menyentuh nilai-nilai kehidupan 
yang diintegrasikan dalam pembelajaran. Dengan pendekatan ini, 
siswa dapat lebih mudah mengaplikasikan ilmu yang mereka pelajari 
ke dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan keluarga, sekolah, 
maupun masyarakat. 

2.	 Fungsi penyucian dan pembersihan
Sekolah memiliki tanggung jawab untuk membentuk akhlak yang 
mulia pada setiap siswa. Dalam konteks Islam, pendidikan tidak hanya 
bertujuan untuk mencerdaskan pikiran, tetapi juga membersihkan jiwa 
dari sifat-sifat negatif, seperti kebohongan, iri hati, atau perilaku yang 
merugikan orang lain. Melalui penerapan nilai-nilai Islam dalam kuri-
kulum, sekolah membantu siswa untuk menanamkan sifat-sifat seperti 
kejujuran, amanah, tanggung jawab, dan kedisiplinan. Pendidikan 
akhlak ini dilakukan secara konsisten melalui kegiatan pembiasaan, 
seperti salat berjemaah, membaca Al-Qur’an, serta berbagai aktivitas 
yang mendukung pembentukan moralitas tinggi pada siswa (Fattah, 
2004: 49).

3.	 Fungsi memperluas wawasan dan pengalaman
Dalam dunia yang terus berkembang, penting bagi siswa untuk memi-
liki wawasan yang luas dan pengalaman yang beragam. Sekolah Islam 
tidak hanya membatasi pembelajaran pada aspek keagamaan, tetapi 
juga memberikan pendidikan yang bersifat universal, mencakup ilmu 
pengetahuan modern, teknologi, seni, dan budaya. Dengan pendekatan 
ini, siswa diajak untuk melihat dunia secara lebih luas, memahami 
keberagaman, dan menghargai perbedaan. Pengalaman ini diberi-
kan melalui berbagai program, seperti kegiatan ekstrakurikuler, studi 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam54

lapangan, dan interaksi dengan masyarakat yang bertujuan membentuk 
siswa menjadi individu yang adaptif serta kreatif. 

4.	 Fungsi mewujudkan keharmonisan antarsiswa
Sekolah berperan sebagai wadah bagi siswa untuk belajar hidup 
bersama dalam lingkungan yang beragam. Dalam lingkungan ini, 
siswa diajarkan untuk saling menghormati, bekerja sama, dan menjaga 
persatuan, meskipun memiliki perbedaan latar belakang. Proses ini 
dilakukan melalui kegiatan yang membangun solidaritas, seperti kerja 
kelompok, acara keagamaan, dan lomba-lomba yang melibatkan parti-
sipasi aktif semua siswa. Dengan demikian, sekolah menciptakan 
suasana yang harmonis, di mana siswa merasa diterima dan dihargai, 
sekaligus belajar untuk menempatkan kepentingan bersama di atas 
kepentingan individu. 

5.	 Fungsi penataan dan validasi sarana pendidikan
Agar proses pendidikan berjalan secara optimal, sekolah bertanggung 
jawab untuk menyediakan sarana dan prasarana yang memadai. Hal 
ini mencakup fasilitas fisik, seperti ruang kelas yang nyaman, perpusta-
kaan, laboratorium, dan area ibadah, serta alat-alat pembelajaran yang 
relevan. Selain itu, sekolah juga perlu memastikan bahwa kurikulum, 
metode pengajaran, dan sistem evaluasi yang digunakan sesuai dengan 
kebutuhan peserta didik serta perkembangan zaman. Penataan yang 
baik ini tidak hanya mendukung efektivitas proses belajar mengajar, 
tetapi juga menciptakan lingkungan belajar yang kondusif, aman, dan 
menyenangkan bagi siswa. 

6.	 Fungsi penyempurnaan tugas keluarga dalam pendidikan
Sekolah berperan sebagai mitra bagi keluarga dalam mendidik anak-
anak. Dalam Islam, pendidikan keluarga merupakan fondasi utama 
yang harus diperkuat oleh pendidikan formal di sekolah. Fungsi ini 
diwujudkan melalui kerja sama antara guru dan orang tua, seperti 
dalam kegiatan parenting, konsultasi pendidikan, serta pelibatan orang 
tua dalam kegiatan sekolah. Dengan sinergi ini, nilai-nilai yang diajar-
kan di rumah dapat sejalan dengan apa yang diajarkan di sekolah, 
sehingga memberikan dampak yang lebih besar dalam membentuk 
karakter dan kepribadian siswa (Fattah, 2004: 51).



55Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam 

Melalui fungsi-fungsi tersebut, sekolah berperan sebagai institusi 
yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk kepribadian 
dan karakter peserta didik. Dengan bekal pendidikan berbasis nilai-nilai 
Islam, siswa diharapkan mampu menjadi individu yang tidak hanya unggul 
secara akademis, tetapi juga tangguh secara mental, spiritual, dan moral 
dalam menghadapi dinamika kehidupan di masa depan. Tugas ini menjadi 
semakin penting mengingat tantangan yang dihadapi generasi muda di era 
modern tidak lagi terbatas pada lingkungan fisik, tetapi juga mencakup 
pengaruh global yang datang melalui teknologi dan media.

Dengan pendekatan yang adaptif dan berorientasi masa depan, pendi-
dikan modern menjadi kunci untuk menciptakan generasi yang tidak 
hanya kompeten secara akademik, tetapi juga siap menghadapi tantangan 
global. Pendidikan ini diharapkan mampu menciptakan individu yang 
tidak hanya siap bekerja di masa depan, tetapi juga mampu memberikan 
kontribusi positif bagi masyarakat dan lingkungan di sekitarnya. Oleh 
karena itu, pendidikan modern harus terus berkembang dan berinovasi 
seiring dengan perubahan zaman, memastikan relevansi serta efektivitasnya 
dalam membentuk generasi penerus yang unggul.





57

BAB IV
PENGEMBANGAN KONSEP  

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Pengertian dan Peran Konsep dalam PAI
Manusia memiliki kemampuan untuk menggeneralisasikan apa yang telah 
dipelajari ke dalam situasi baru, sehingga mempermudah pemahaman 
konsep. Kemampuan ini memungkinkan manusia mengenali pola, meme-
cahkan masalah, dan membuat keputusan dengan lebih efektif. Konsep yang 
dipahami memberikan landasan yang stabil dalam berinteraksi dengan ling-
kungan, membantu menghubungkan informasi baru dengan pengetahuan 
yang ada, serta meningkatkan adaptasi terhadap perubahan.

Secara etimologis, istilah konsep berasal dari kata conceptum yang 
berarti sesuatu yang dipahami. Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia 
(KBBI), konsep adalah ide atau pengertian yang diabstrakkan dari peristiwa 
konkret, berupa gambaran mental tentang objek, proses, atau pendapat yang 
digunakan oleh akal budi untuk memahami berbagai hal. Konsep berpe-
ran penting dalam proses berpikir, karena membantu menghubungkan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam58

pengetahuan dengan pengalaman, menganalisis fenomena, dan membe-
rikan makna pada kehidupan.

Pembelajaran konsep dalam psikologi berperan sebagai jembatan 
antara proses diskriminasi stimulus sederhana, pembelajaran respons, dan 
pembentukan asosiasi, dengan proses berpikir kompleks seperti penalaran 
serta pemecahan masalah. Proses ini dimulai dari pengenalan stimulus, 
diikuti oleh pembentukan respons berdasarkan pengalaman, hingga akhir-
nya membangun hubungan antara stimulus dengan pengetahuan yang 
sudah ada. Konsep yang dipelajari memungkinkan individu berpikir logis, 
memberikan alasan, dan mencari solusi, sehingga tidak hanya memahami 
stimulus, tetapi juga mengembangkan kemampuan kognitif yang esensial 
untuk pengambilan keputusan serta pemecahan masalah dalam kehidupan 
sehari-hari (Suarim dan Neviyarni, 2021: 76).

Dalam akademik, konsep menjadi dasar pengembangan teori dan 
medium komunikasi gagasan yang mempermudah pemahaman lintas 
ilmu. Konsep dalam PAI adalah gagasan, prinsip, atau pemikiran funda-
mental yang melandasi pendidikan Islam dalam memberikan pengetahuan, 
membentuk karakter, dan mengembangkan keterampilan peserta didik. 
Konsep-konsep ini didasarkan pada nilai-nilai Al-Qur’an dan hadis, serta 
tradisi keilmuan Islam yang bersifat universal. 

Konsep-konsep dalam pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peran 
strategis yang sangat penting dalam mencapai tujuan utama pendidikan 
Islam, yaitu membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak 
mulia. Peran ini tidak hanya terbatas pada aspek pembelajaran di kelas, 
tetapi juga mencakup pengembangan karakter individu dan kontribusi 
terhadap masyarakat. Berikut ini adalah peran strategis tersebut.
1.	 Sebagai panduan dalam pembelajaran

Konsep-konsep PAI berfungsi sebagai landasan dalam menyusun 
kurikulum, materi ajar, dan metode pembelajaran yang sesuai dengan 
ajaran Islam. Konsep-konsep ini membantu guru dalam merancang 
pembelajaran yang sistematis, terarah, dan relevan dengan kebutuhan 
peserta didik. Misalnya, dalam menyampaikan pelajaran tentang 
akidah, guru dapat menggunakan pendekatan yang interaktif dan 
kontekstual agar peserta didik lebih mudah memahami serta meyakini 
prinsip-prinsip keimanan.



59Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

2.	 Pembentukan karakter islami
Tujuan utama PAI adalah membentuk peserta didik dengan karak-
ter islami yang kokoh, yaitu akhlaq al-karimah yang berlandaskan 
Al-Qur’an dan hadis. Karakter ini mencakup hubungan baik dengan 
Allah melalui ibadah dan dengan sesama melalui sifat seperti jujur, adil, 
serta kasih sayang. PAI memberikan bekal spiritual dan moral melalui 
penerapan akidah, syariat, dan akhlak, serta pembiasaan ibadah harian, 
toleransi, dan penghargaan terhadap kebaikan, sehingga membentuk 
individu beriman, berakhlak mulia, serta menjadi rahmatan lil ‘alamin 
(Yuliharti, 2018: 219).

3.	 Integrasi ilmu dan agama
Salah satu keunikan PAI adalah kemampuannya untuk menginte-
grasikan ilmu pengetahuan dengan ajaran agama. Pendidikan Islam 
tidak memisahkan antara ilmu duniawi dan ukhrawi, melainkan 
menghubungkannya dalam satu-kesatuan yang utuh. Dalam proses 
pembelajaran, peserta didik diajak untuk memahami bahwa ilmu 
pengetahuan, seperti sains dan teknologi, tidak terlepas dari nilai-
nilai Islam. Misalnya dalam mempelajari ilmu biologi, peserta didik 
dapat diajarkan tentang keagungan ciptaan Allah yang terlihat dalam 
keanekaragaman makhluk hidup. 

4.	 Pembangunan masyarakat islami
Konsep-konsep dalam PAI tidak hanya berorientasi pada pembentukan 
individu, tetapi juga pada pembangunan masyarakat yang harmo-
nis dan beradab. Melalui pengajaran tentang ukhuwah islamiyah, 
keadilan sosial, dan tanggung jawab kolektif, peserta didik diajarkan 
untuk menjadi bagian dari masyarakat yang peduli serta berkontribusi 
positif. Pendidikan ini mendorong peserta didik untuk menjadi agen 
perubahan yang dapat membawa nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan 
bermasyarakat. Misalnya, melalui kegiatan sosial yang melibatkan 
peserta didik, mereka dapat belajar tentang pentingnya membantu 
sesama, menjaga persaudaraan, dan menciptakan lingkungan yang 
damai serta sejahtera sesuai dengan ajaran Islam.

5.	 Penanaman nilai-nilai universal Islam
Konsep-konsep dalam PAI mencakup nilai-nilai universal yang relevan 
untuk semua aspek kehidupan, seperti keadilan, kejujuran, kedamaian, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam60

dan toleransi. Nilai-nilai ini diajarkan untuk membentuk peserta didik 
yang mampu hidup berdampingan dengan berbagai kelompok masya-
rakat yang memiliki latar belakang budaya, agama, atau keyakinan 
yang berbeda. Penanaman nilai-nilai ini dilakukan melalui berbagai 
cara, seperti diskusi, simulasi, dan kegiatan praktik yang mendorong 
peserta didik untuk mempraktikkan nilai-nilai tersebut dalam kehi-
dupan nyata.

6.	 Sebagai alat evaluasi pendidikan
Konsep-konsep dalam PAI berfungsi sebagai tolok ukur evaluasi pendi-
dikan, yaitu proses menentukan nilai atau kualitas dalam dunia pendi-
dikan. Evaluasi memastikan pembelajaran tidak hanya menghasilkan 
peserta didik yang cerdas, tetapi juga berakhlak baik dan mampu 
menerapkan nilai-nilai Islam. Contohnya, evaluasi dilakukan dengan 
mengamati kedisiplinan, kepedulian, dan kemampuan peserta didik 
menyelesaikan masalah sesuai nilai-nilai Islam (Syahril, 2007: 306).

Konsep dalam pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peran yang 
sangat penting dalam memberikan arah dan tujuan pendidikan. Konsep ini 
tidak hanya berfungsi sebagai panduan teoretis, tetapi juga sebagai kerangka 
praktis yang mendukung pembentukan individu beriman, bertakwa, dan 
berakhlak mulia. Dengan penerapan konsep-konsep ini, PAI diharapkan 
mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 
juga unggul secara spiritual dan sosial sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an 
serta hadis.

Konsep Tarbiyah, Ta’lim, dan Ta’dib
Dalam pendidikan Islam, terdapat tiga konsep mendasar yang menjadi 
landasan utama dalam memahami proses pendidikan serta pembentukan 
karakter manusia, yaitu tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib. Ketiga konsep ini memi-
liki makna yang saling melengkapi, berakar pada sumber ajaran Islam, 
yaitu Al-Qur’an dan hadis, serta bertujuan untuk menciptakan individu 
yang berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. Berikut penjelasan lebih rinci 
mengenai ketiga konsep ini.



61Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

1.	 Tarbiyah
Satu hal penting yang perlu dicatat adalah bahwa istilah tarbiyah sebagai 
istilah yang merujuk pada pendidikan Islam merupakan konsep yang 
relatif baru. Menurut Muhammad Munir Mursa, istilah ini muncul 
dalam konteks gerakan pembaruan pendidikan di dunia Arab pada 
seperempat kedua abad ke-20. Oleh karena itu, penggunaannya dalam 
pengertian pendidikan seperti yang dipahami saat ini tidak ditemu-
kan dalam referensi-referensi klasik Islam. Tarbiyah tidak memiliki 
akar sejarah yang mendalam dalam tradisi pendidikan Islam awal, 
melainkan lebih terkait dengan perkembangan modern dalam dunia 
pendidikan.

Istilah tarbiyah merupakan adaptasi dari kata Latin educare atau 
educatio, yang dalam bahasa Inggris dikenal sebagai educate dan educa-
tion. Menurut Naquib al-Attas, kata-kata ini memiliki konotasi yang 
berkaitan dengan pengembangan potensi tersembunyi atau kepribadian 
manusia melalui proses yang lebih berorientasi pada aspek fisik dan 
material. Dalam konteks pendidikan sekuler, pembinaan intelektual 
dan moral pun sering kali tidak berlandaskan wahyu, melainkan pada 
spekulasi filosofis tentang etika yang disesuaikan dengan tujuan-tujuan 
materialistis (Al-Attas, 1996: 64).

Naquib al-Attas berpendapat bahwa istilah tarbiyah dipengaruhi 
oleh konsep pendidikan sekuler yang lebih berfokus pada aspek fisik 
dan material, sehingga kurang tepat untuk menggambarkan pendi-
dikan Islam yang idealnya berakar pada wahyu. Pendidikan Islam 
menurutnya harus mencakup elemen spiritual, intelektual, dan moral 
yang berlandaskan nilai-nilai ilahiah, berbeda dengan pendekatan 
sekuler yang cenderung mengabaikan dimensi keagamaan serta bero-
rientasi pada tujuan duniawi semata. 

Istilah tarbiyah dalam bahasa Arab memiliki akar kata yang bera-
gam. Pertama, berasal dari kata raba-yarbu, yang berarti bertambah 
dan tumbuh. Kedua, dari kata rabba-rabiya-yarba, yang berarti tumbuh 
dan berkembang. Ketiga, dari kata rabba-yarubbu, yang memiliki 
makna memperbaiki, memimpin, memelihara, dan menjaga. Kata 
al-Rab, yang memiliki akar kata yang sama dengan tarbiyah, berarti 
menumbuhkan atau membuat sesuatu menjadi sempurna secara 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam62

bertahap. Makna-makna ini memberikan gambaran tentang proses 
pengasuhan atau pemeliharaan yang berorientasi pada pertumbuhan 
dan perkembangan.

Namun, menurut al-Jauhari istilah tarbiyah sebagaimana diguna-
kan dalam beberapa bentuk lainnya, seperti yang diriwayatkan oleh 
al-Asma’i memiliki makna yang lebih sempit, yaitu memberi makan, 
memelihara, atau mengasuh. Kata tersebut mengacu pada sesuatu 
yang tumbuh, seperti anak-anak, tanaman, atau makhluk hidup lain-
nya. Dalam pengertian ini, tarbiyah lebih berfokus pada aspek fisik 
dan biologis daripada aspek intelektual serta moral yang seharusnya 
menjadi inti dari pendidikan. Penerapannya juga tidak terbatas pada 
manusia saja, tetapi meluas kepada spesies lain, termasuk tumbuhan, 
hewan, bahkan benda mineral (Syah, 2008: 142).

2.	 Ta’lim
Istilah ta’lim adalah bentuk mashdar (kata benda buatan) yang berasal 
dari akar kata ‘allama. Sejumlah ahli menyamakan istilah pendidikan 
dengan ta’lim, yang berarti mengajar, tetapi ada juga yang membedakan 
kedua istilah tersebut. Ta’lim lebih menitikberatkan pada aspek kogni-
tif, seperti pengajaran materi pelajaran tertentu, sementara tarbiyah 
mencakup aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Dalam hal ini, 
ta’lim berfungsi sebagai sarana untuk mentransmisikan pengetahuan 
kepada individu sehingga berperan penting dalam pembentukan 
kecerdasan intelektual.

Namun, ada mazhab lain yang mempertanyakan relevansi mani-
pulasi linguistik dalam membatasi makna ta’lim. Menurut pandangan 
ini, ta’lim mencakup proses penyampaian berbagai bentuk pengeta-
huan tanpa batasan tertentu, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an 
sebagai berikut. 

يْ  وْنِ
ٔـُ نْبِۢ

َ
 ا

َ
ال

َ
ق

َ
ةِ ف

َ
ك ىِٕ

ٰۤ
مَل

ْ
ى ال

َ
مَّ عَرَضَهُمْ عَل

ُ
هَا ث

َّ
ل
ُ
سْمَاءَۤ ك

َ
ا

ْ
دَمَ ال

ٰ
مَ ا

َّ
وَعَل

تُمْ صٰدِقِيْنَ ٣١ 
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
اۤءِ اِن

َ
ؤُل سْمَاءِۤ هٰٓ

َ
بِا

“Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) seluruhnya, 
kemudian Dia memperlihatkannya kepada para malaikat, seraya 



63Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-nama (benda) ini jika kamu 
benar!” (QS al-Baqarah: 31)

Ayat tersebut menjelaskan bagaimana Allah Swt. mengajarkan 
(‘allama) kepada Nabi Adam tentang nama-nama segala sesuatu. Proses 
penyampaian ilmu dari Allah kepada Nabi Adam menggambarkan 
metode pengajaran yang mendalam, melibatkan pemahaman dan 
analisis, sehingga pengetahuan yang diajarkan menjadi landasan bagi 
manusia untuk menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi.

Al-Qur’an juga menegaskan pentingnya ta’lim dalam ayat lain:

مْ 
ُ
يْك ِ

ّ
يٰتِنَا وَيُزكَ

ٰ
مْ ا

ُ
يْك

َ
وْا عَل

ُ
مْ يَتْل

ُ
نْك ا مِّ

ً
مْ رَسُوْل

ُ
نَا فِيْك

ْ
رْسَل

َ
مَآ ا

َ
ك

 ١٥١ ۗ
َ

مُوْن
َ
وْنُوْا تَعْل

ُ
مْ تَك

َ
ا ل مْ مَّ

ُ
مُك ِ

ّ
مَةَ وَيُعَل

ْ
ك حِ

ْ
بَ وَال

ٰ
كِت

ْ
مُ ال

ُ
مُك ِ

ّ
وَيُعَل

“Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat kepadamu), 
Kami pun mengutus kepadamu seorang Rasul (Nabi Muhammad) 
dari (kalangan) kamu yang membacakan kepadamu ayat-ayat 
Kami, menyucikan kamu, dan mengajarkan kepadamu Kitab (Al-
Qur’an) dan hikmah (sunah), serta mengajarkan apa yang belum 
kamu ketahui.” (QS al-Baqarah: 151)

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah Swt. memerintahkan para nabi 
dan utusan-Nya untuk mengajarkan ilmu kepada umat manusia, baik 
ilmu duniawi maupun ilmu agama. Tujuan pengajaran ini adalah agar 
manusia memahami prinsip-prinsip hidup, memperoleh sikap yang 
baik, dan mengembangkan kemampuan untuk melakukan tindakan 
yang bermanfaat. Dalam konteks pendidikan modern, kurikulum yang 
baik menggabungkan pengajaran akademik dengan pembelajaran 
nilai-nilai agama Islam.

Ta’lim mencakup semua pengetahuan dasar dan keterampilan 
yang diperlukan untuk menjadi individu yang berakhlak baik serta 
berkontribusi positif dalam masyarakat. Dalam Islam, ta’lim adalah 
proses yang berkelanjutan karena manusia dilahirkan tanpa penge-
tahuan, tetapi diberkahi dengan potensi untuk memperoleh ilmu 
melalui sumber daya yang Allah anugerahkan, seperti akal dan kemam-
puan belajar. Proses ini mencakup pengajaran yang sistematis dan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam64

pembelajaran yang praktis, sehingga pengetahuan yang diperoleh dapat 
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Pramita dkk., 2023: 86).

Sebagai proses yang berkesinambungan, ta’lim juga berperan 
dalam pembentukan karakter dan pengembangan moral. Pengajaran 
yang berbasis pada nilai-nilai Islam tidak hanya bertujuan mencerdas-
kan akal, tetapi juga membentuk sikap dan perilaku yang sesuai dengan 
ajaran Al-Qur’an dan as-Sunah. 

3.	 Ta’dib
Kata ta’dīb merupakan bentuk masdar dari kata kerja addaba, yang 
berarti proses mendidik yang berfokus pada pembinaan dan penyem-
purnaan akhlak atau budi pekerti subjek didik. Substansi utama dari 
ta’dīb terletak pada upaya membentuk pribadi muslim yang berakhlak 
mulia sesuai dengan nilai-nilai Islam. Penggunaan istilah ini dalam 
konteks pendidikan Islam telah dimulai sejak zaman Nabi Muhammad 
saw., sebagaimana beliau bersabda, “Tuhanku telah mendidikku, maka 
Ia sempurnakan pendidikanku.” Sabda ini menunjukkan bahwa pendi-
dikan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada transfer ilmu, tetapi 
juga pada pembentukan karakter dan moral yang luhur.

Menurut Muhammad Naquib al-Attas, ta’dīb adalah istilah yang 
paling tepat untuk menggambarkan pendidikan Islam dibandingkan 
dengan istilah ta’lim atau tarbiyah. Al-Attas berpendapat bahwa jika 
dibandingkan, masing-masing istilah memiliki fokus yang berbeda. 
Ta’lim lebih menitikberatkan pada aspek pengajaran atau transfer 
ilmu, sementara tarbiyah menekankan pengasuhan dan pertumbuhan 
individu. Sebaliknya, ta’dīb mencakup elemen pengetahuan (‘ilm), 
pengajaran (ta’lim), dan pengasuhan (tarbiyah), serta berfokus pada 
pembentukan tata krama dan akhlak mulia (Ulfah, 2011: 111).

Implementasi ta’dīb dalam pendidikan Islam adalah pendekatan 
holistik yang menekankan pentingnya adab (etika) dalam pembentukan 
kepribadian, baik bagi pendidik maupun peserta didik. Pendekatan ini 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam proses pendidikan, sehingga 
tidak hanya berfokus pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada 
pembentukan akhlak mulia dan kepribadian yang berlandaskan ajaran 
agama. Berikut penjabaran lebih mendalam mengenai implementasi 
ta’dīb dalam pendidikan Islam.



65Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

a.	 Kepribadian dan adab pendidik 
Dalam konsep ta’dīb, pendidik memiliki posisi yang sangat sentral. 
Seorang pendidik tidak hanya bertugas untuk menyampaikan 
ilmu pengetahuan, tetapi juga harus menjadi contoh nyata dalam 
hal adab dan akhlak. Pendidik dituntut untuk memiliki sifat-sifat 
seperti kesabaran, keikhlasan, kebijaksanaan, dan ketaatan kepada 
Allah. Hal ini karena perilaku pendidik akan menjadi cerminan 
bagi peserta didik, sehingga adab seorang pendidik sangat menen-
tukan keberhasilan pembelajaran. 

b.	 Perhatian terhadap kepribadian dan adab peserta didik 
Konsep ta’dīb menekankan pembentukan kepribadian peserta 
didik. Dalam Islam, menuntut ilmu bertujuan memperbaiki akhlak 
dan mendekatkan diri kepada Allah, bukan sekadar menambah 
wawasan atau keterampilan. Peserta didik dianjurkan berniat 
ikhlas demi rida Allah dan membersihkan hati dari penyakit 
rohani, seperti kesombongan serta riya’. Mereka diajarkan meng-
hormati pendidik, bersikap rendah hati, dan menjaga niat suci 
agar ilmu membawa keberkahan serta dapat diamalkan dengan 
benar (Ulfah, 2011: 119).

c.	 Pentingnya pengamalan ilmu
Ilmu dalam Islam tidak hanya dipelajari untuk dikuasai, tetapi 
juga untuk diamalkan dengan cara yang benar. Peserta didik 
diarahkan untuk memahami bahwa ilmu memiliki fungsi sosial 
dan spiritual. Ilmu pengetahuan yang dimiliki harus digunakan 
untuk kebaikan umat manusia dan tidak boleh disalahgunakan 
untuk hal-hal yang merugikan. Dalam konsep ta’dīb, ada hubungan 
erat antara ilmu, amal, dan adab, di mana ketiganya harus berjalan 
seiring untuk menciptakan insan yang beradab serta bermanfaat 
bagi masyarakat.

d.	 Kategorisasi dan hierarki ilmu pengetahuan
Konsep ta’dīb juga mencakup pengaturan hierarki ilmu pengeta-
huan yang diajarkan dalam kurikulum. Dalam pandangan Islam, 
ilmu memiliki tingkatan berdasarkan urgensinya terhadap kehi-
dupan manusia. Ilmu pengetahuan dibagi menjadi dua kategori 
utama sebagai berikut.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam66

1)	 Fardu ain
Ilmu yang wajib dipelajari oleh setiap individu muslim, seperti 
ilmu agama yang mencakup akidah, ibadah, dan akhlak. Ilmu 
ini menjadi dasar untuk membentuk hubungan individu 
dengan Allah dan sesama manusia. 

2)	 Fardu kifayah
Ilmu yang wajib dipelajari oleh sebagian anggota masyara-
kat untuk memenuhi kebutuhan kolektif umat, seperti ilmu 
kedokteran, teknik, ekonomi, dan sains. Penguasaan ilmu ini 
bertujuan untuk memastikan keberlangsungan kehidupan 
masyarakat muslim dan memperkuat kemajuan umat.

e.	 Integrasi nilai-nilai Islam dalam kurikulum 
Dalam penerapan ta’dīb, kurikulum pendidikan tidak hanya 
memuat materi akademik, tetapi juga mengintegrasikan nilai-
nilai spiritual dan moral Islam. Proses pendidikan diarahkan 
untuk menciptakan insan kamil, yaitu manusia yang seimbang 
dalam aspek intelektual, emosional, dan spiritual. Pembelajaran 
tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis sehingga peserta 
didik dapat menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan 
sehari-hari.

f.	 Tujuan akhir pendidikan Islam 
Implementasi ta’dīb bertujuan untuk menciptakan generasi yang 
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karak-
ter yang mulia dan beradab. Pendidikan Islam berorientasi pada 
pembentukan individu yang mampu menjalankan peran sebagai 
hamba Allah yang taat dan khalifah di muka bumi. Dengan konsep 
ini, peserta didik diharapkan menjadi agen perubahan yang dapat 
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat, sekaligus menjaga 
hubungan harmonis dengan Allah, sesama manusia, dan ling-
kungan (Ulfah, 2011: 120). 
Konsep ta’dīb memberikan landasan yang kokoh bagi pendidikan 

Islam, di mana ilmu pengetahuan dipadukan dengan adab dan nilai-
nilai moral. Pendekatan ini memastikan bahwa pendidikan tidak hanya 
melahirkan individu yang terampil dan berpengetahuan luas, tetapi 
juga insan yang beradab serta bertanggung jawab. Implementasi ta’dīb 



67Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

dalam pendidikan Islam menjadi kunci untuk menciptakan masyarakat 
yang berperadaban tinggi dan diridai oleh Allah.

Tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib adalah tiga konsep yang saling melengkapi 
dalam pendidikan Islam. Tarbiyah berfokus pada pengembangan potensi 
individu secara menyeluruh, ta’lim menitikberatkan pada transfer ilmu, 
dan ta’dib pada pembentukan akhlak serta karakter. Ketiganya bertujuan 
untuk membentuk manusia yang berilmu, beriman, dan berakhlak mulia 
sesuai dengan ajaran Islam. Dalam praktiknya, pendidikan Islam idealnya 
mencakup ketiga aspek ini secara terpadu untuk menghasilkan individu 
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak dan 
adab yang baik.

Pengembangan Konsep Holistik (Integrasi Spiritual, 
Intelektual, dan Sosial)
Pendidikan holistik muncul sebagai pendekatan baru yang mulai diterapkan 
dalam pendidikan dan pelatihan sejak pertengahan 1980-an di Amerika 
Utara. Pendekatan ini lahir sebagai respons terhadap dominasi pandangan 
dunia pendidikan yang sebelumnya didasarkan pada filsafat mekanistik 
atau Cartesian-Newtonian. Pandangan ini menekankan pendekatan yang 
kaku, reduktif, dan terfragmentasi, yang kurang mempertimbangkan aspek 
menyeluruh dari proses pendidikan. Akibatnya, pendidikan holistik belum 
sepenuhnya menjadi filsafat yang dominan dalam dunia pendidikan, meski-
pun relevansinya semakin diakui.

Pada masa lalu, banyak model pendidikan yang berasal dari pandangan 
abad ke-19. Model-model ini cenderung menekankan pendekatan reducti-
onism, di mana pembelajaran terkotak-kotak tanpa keterkaitan antarbidang 
ilmu. Selain itu, terdapat linier thinking yaitu pendekatan non-sistemik yang 
tidak menghubungkan proses belajar dengan konteks kehidupan nyata 
siswa. Pandangan positivisme juga menjadi dominan yang menempatkan 
aspek fisik dan empiris sebagai fokus utama pembelajaran. Hal ini menye-
babkan kesenjangan antara apa yang dipelajari siswa di sekolah dengan 
relevansi nilai, arti, dan makna dalam kehidupan sehari-hari (Rubiyanto 
dan Haryanto, 2010: 31—32).



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam68

Pendidikan holistik hadir sebagai solusi terhadap keterbatasan tersebut. 
Pendekatan ini menekankan pada pembelajaran yang terpusat pada siswa, 
di mana setiap individu dipandang sebagai entitas yang unik dan utuh. 
Pendidikan holistik bertujuan untuk membangun proses belajar berda-
sarkan asumsi yang komunikatif dan menyeluruh. Fokusnya tidak hanya 
pada penguasaan materi, tetapi juga pada pengembangan jati diri siswa dan 
guru, sehingga tercapai pemahaman yang mendalam serta relevan dengan 
kehidupan nyata.

Dalam konsep ini, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki 
hubungan harmonis dengan Allah, dirinya sendiri, sesama manusia, dan 
lingkungan. Konsep pendidikan holistik bertujuan untuk mengembangkan 
individu secara utuh, mencakup dimensi spiritual, intelektual, dan sosial. 
Dalam pendekatan ini, pendidikan tidak hanya berorientasi pada pening-
katan kemampuan akademik, tetapi juga membangun karakter, nilai moral, 
serta kemampuan bersosialisasi. Berikut adalah pembahasan rinci mengenai 
pengembangan konsep holistik dengan integrasi ketiga dimensi tersebut. 
1.	 Dimensi spiritual

Dimensi spiritual dalam pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada 
peningkatan pemahaman agama, tetapi juga memberikan arah moral 
yang jelas bagi peserta didik dalam menghadapi tantangan hidup. 
Seperti yang dinyatakan oleh Khalid dan Rehman (2019) bahwa 
pengembangan spiritualitas dalam pendidikan Islam merupakan 
bagian integral dari pendekatan holistik yang mendasari tujuan pendi-
dikan yang lebih luas. Dalam pandangan ini, spiritualitas memberikan 
landasan moral bagi peserta didik yang penting untuk membimbing 
mereka dalam menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran dan 
tanggung jawab.

Untuk itu, upaya untuk meningkatkan spiritualitas peserta didik 
harus dilakukan secara terstruktur melalui berbagai kegiatan yang 
berfokus pada pengajaran agama, pembiasaan ibadah, serta penga-
malan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pengajaran agama 
Islam tidak hanya terbatas pada penguasaan ilmu agama semata, tetapi 
juga bertujuan untuk membentuk karakter dan akhlak yang baik. 
Pembiasaan ibadah, seperti salat, puasa, dan zakat, harus menjadi 
bagian dari rutinitas sehari-hari peserta didik sehingga mereka dapat 



69Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

merasakan hubungan yang erat dengan Tuhan dalam setiap aspek 
kehidupan.

Selain itu, pengamalan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-
hari juga sangat penting dalam membentuk pribadi yang memiliki 
keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan spiritual. Dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai seperti kejujuran, kedamaian, kesederha-
naan, dan kepedulian sosial, peserta didik diharapkan dapat menjadi 
individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berbudi 
pekerti yang luhur (Narulita dkk., 2024: 6498).

2.	 Dimensi intelektual
Dimensi intelektual dalam pendidikan holistik berperan penting dalam 
mengembangkan potensi akal manusia. Dalam Islam, akal merupakan 
karunia dari Allah yang harus digunakan dengan bijaksana, tidak hanya 
untuk kebutuhan duniawi, tetapi juga untuk memahami dan meman-
faatkan ilmu pengetahuan demi kemaslahatan umat. Pendidikan inte-
lektual dalam Islam tidak hanya fokus pada pencapaian akademik, 
tetapi juga bertujuan untuk mengarahkan peserta didik menggunakan 
akalnya untuk tujuan yang lebih tinggi, yaitu mendekatkan diri kepada 
Allah dan meningkatkan kualitas hidup umat.

Salah satu elemen utama dari dimensi intelektual dalam pendi-
dikan holistik adalah konsep ilmu sebagai ibadah. Menuntut ilmu 
dalam Islam dipandang sebagai kewajiban bagi setiap muslim, baik 
laki-laki maupun perempuan. Proses belajar tidak hanya dilihat sebagai 
upaya untuk memperoleh pengetahuan duniawi, tetapi juga sebagai 
sarana untuk meningkatkan kedekatan dengan Allah. Dengan mempel-
ajari ilmu pengetahuan, seseorang akan lebih mampu memahami 
kebesaran dan kekuasaan Allah yang tecermin dalam ciptaan-Nya. 

Selain itu, penguasaan ilmu pengetahuan juga merupakan bagian 
penting dalam dimensi intelektual pendidikan holistik. Pendidikan 
intelektual yang seimbang harus mencakup penguasaan ilmu agama 
(ulumuddin) dan ilmu duniawi (ulum dunia). Ilmu agama memberi 
dasar moral dan spiritual yang kuat, sementara ilmu duniawi membe-
rikan keterampilan serta pengetahuan yang diperlukan untuk meng-
hadapi tantangan dalam kehidupan modern. Kedua jenis ilmu ini 
harus saling melengkapi, karena hanya dengan penguasaan keduanya 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam70

peserta didik dapat menjadi pribadi yang memiliki kompetensi tinggi 
dan mampu menjalani kehidupan dengan bijaksana, adil, serta penuh 
tanggung jawab. 

Pendidikan intelektual juga harus melatih peserta didik untuk 
mengembangkan pemikiran kritis. Berpikir kritis, logis, dan inova-
tif adalah kemampuan yang sangat dibutuhkan agar individu dapat 
menganalisis masalah secara objektif dan mencari solusi yang tepat. 
Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk 
menanamkan pengetahuan yang statis, tetapi juga untuk membentuk 
karakter peserta didik yang mampu berpikir terbuka dan mengem-
bangkan ide-ide baru yang konstruktif. 

Salah satu ciri khas dari pendidikan holistik adalah integrasi 
antara ilmu dan agama. Pendidikan Islam tidak memisahkan ilmu 
pengetahuan dari agama, melainkan memandang ilmu sebagai alat 
untuk mendekatkan diri kepada Allah dan memahami kebesaran-Nya. 
Dalam pendidikan holistik, ilmu tidak hanya dilihat sebagai alat untuk 
memperoleh manfaat duniawi, tetapi juga sebagai sarana untuk menca-
pai kebahagiaan ukhrawi. Dengan cara ini, peserta didik diajarkan 
untuk melihat setiap pengetahuan dan keterampilan yang mereka 
peroleh sebagai bagian dari ibadah serta pengabdian kepada Allah. 

3.	 Dimensi sosial
Dalam pendidikan Islam, pengkajian terhadap sosial masyarakat sangat 
penting karena pendidikan erat kaitannya dengan nilai-nilai sosial 
yang ada. Dimensi sosial dalam pendidikan holistik memiliki peran 
yang sangat penting dalam membentuk individu yang peduli terha-
dap masyarakat. Pendidikan sosial dalam konteks ini tidak hanya 
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi juga 
untuk mengarahkan peserta didik agar memiliki empati, mampu 
berkontribusi, dan menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah 
masyarakat (Akbar, 2022: 42).

Salah satu elemen utama dalam dimensi sosial pendidikan holistik 
adalah kesadaran sosial. Peserta didik diajarkan untuk memiliki kepe-
kaan terhadap kondisi sosial di sekitarnya. Mereka dibimbing untuk 
memahami pentingnya menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan, meng-
hormati keberagaman, serta membantu mereka yang membutuhkan. 



71Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam 

Kesadaran sosial ini melibatkan pengembangan rasa empati terhadap 
sesama, yang memungkinkan peserta didik untuk lebih peka terhadap 
ketidakadilan, kemiskinan, dan berbagai permasalahan sosial lainnya. 

Selain kesadaran sosial, pendidikan sosial juga menekankan 
pentingnya praktik kerja sama dan tanggung jawab sosial. Melalui kegi-
atan kelompok dan proyek bersama, peserta didik dilatih untuk bekerja 
sama dalam tim, menyelesaikan masalah bersama, serta bertanggung 
jawab terhadap tugas yang diberikan. Pendidikan ini mengajarkan nilai 
gotong royong sebagai prinsip dasar dalam kehidupan masyarakat, 
di mana setiap individu memiliki peran penting dalam membantu 
menyelesaikan masalah bersama-sama.

Penguatan karakter sosial juga menjadi elemen penting dalam 
dimensi sosial pendidikan holistik. Nilai-nilai seperti kejujuran, kedi-
siplinan, dan toleransi ditanamkan untuk menciptakan individu yang 
mampu berinteraksi dengan baik dalam masyarakat. Pendidikan sosial 
bertujuan untuk membentuk karakter yang kuat, tidak hanya dalam hal 
akademik, tetapi juga dalam hal sikap dan perilaku sosial yang positif. 
Individu yang memiliki karakter sosial yang baik akan mampu menjaga 
hubungan yang harmonis dengan sesama, serta menjadi contoh yang 
baik bagi lingkungan sekitarnya.

Melalui dimensi sosial ini, peserta didik diharapkan tidak hanya 
mementingkan diri sendiri, tetapi juga memiliki rasa tanggung jawab 
terhadap kesejahteraan masyarakat. Pendidikan sosial yang terintegrasi 
dalam pendidikan holistik akan menghasilkan individu yang tidak 
hanya cerdas dan terampil, tetapi juga peduli terhadap lingkungan 
sosial, berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih baik, 
serta menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan yang universal. 

Konsep holistik berfokus pada integrasi ketiga dimensi ini secara seim-
bang. Ketiganya saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan, sehingga 
menciptakan manusia yang utuh baik dalam aspek spiritual, intelektual, 
maupun sosial. Melalui pendekatan ini, peserta didik diharapkan menjadi 
manusia yang beriman, berpengetahuan luas, dan mampu memberikan 
manfaat bagi masyarakat serta mendapatkan rida Allah. Konsep ini menjadi 
solusi penting dalam menghadapi tantangan global sekaligus menjaga nilai-
nilai moral dan spiritual. 





73

BAB V
LANDASAN MODEL PENDIDIKAN  

AGAMA ISLAM

Pengertian Model dalam Pendidikan
Model adalah representasi yang disederhanakan dari suatu objek, benda, 
atau ide untuk mempelajari fenomena alam yang kompleks. Tujuan utama 
dari pembuatan model adalah untuk menyajikan informasi penting menge-
nai suatu sistem atau kejadian yang terjadi di dunia nyata, tetapi dengan cara 
yang lebih mudah dipahami dan dianalisis. Model ini tidak harus mencakup 
seluruh aspek dari objek atau fenomena yang sebenarnya, melainkan hanya 
elemen-elemen yang dianggap relevan dan penting untuk dipelajari. 

Dalam konteks ini, model berfungsi sebagai alat untuk menyaring 
kompleksitas dunia nyata, menyajikan gambaran yang lebih sederhana, 
sehingga memudahkan peneliti atau pengambil keputusan untuk mema-
hami dan menganalisis fenomena tersebut. Selain itu, model juga memiliki 
peran yang sangat vital dalam berbagai disiplin ilmu, mulai dari ilmu penge-
tahuan alam hingga ilmu sosial. Dengan menggunakan model, teori-teori 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam74

dapat diuji, hasil dari suatu kejadian dapat diramalkan, atau berbagai kondisi 
dapat disimulasikan tanpa harus langsung terlibat dalam kejadian yang 
sesungguhnya (Achmad, 2008: 1).

Model dalam pendidikan adalah kerangka konseptual atau pola yang 
digunakan sebagai pedoman untuk merancang, mengimplementasikan, 
dan mengevaluasi proses pembelajaran. Model ini mencakup berbagai 
metode, strategi, dan pendekatan yang dirancang untuk mencapai tujuan 
pendidikan secara efektif. Model pendidikan memberikan arahan yang 
sistematis untuk mengorganisasi pengalaman belajar, sehingga peserta didik 
dapat memperoleh pengetahuan, keterampilan, dan sikap yang diharapkan. 
Model dalam pendidikan memiliki karakteristik utama sebagai berikut.
1.	 Kerangka konseptual

Model berfungsi sebagai panduan teoretis yang menjelaskan bagaimana 
proses pembelajaran seharusnya dilakukan, dengan mencakup tujuan 
pembelajaran, langkah-langkah operasional, serta alat dan teknik yang 
digunakan. Model ini membantu pendidik merancang pembelajaran 
secara terstruktur dan efektif, memastikan setiap tahap berjalan sesuai 
rencana untuk mencapai hasil yang optimal. Model menjadi dasar 
penting dalam menyusun strategi pembelajaran yang efisien dan sesuai 
dengan kebutuhan peserta didik.

2.	 Sistematis dan terstruktur
Model pembelajaran dirancang secara terorganisasi dengan lang-
kah-langkah yang jelas, memudahkan pendidik dalam menerapkan-
nya di kelas. Dengan langkah-langkah yang terstruktur, pendidik 
dapat mengikuti prosedur yang sistematis, memastikan setiap tahap 
pembelajaran terlaksana dengan tujuan yang jelas. Model ini juga 
memungkinkan pendidik untuk menyesuaikan metode, teknik, dan 
sumber daya sesuai dengan konteks kelas, meningkatkan efisiensi serta 
fleksibilitas dalam mengatasi tantangan pembelajaran. 

3.	 Adaptif
Model pendidikan bersifat fleksibel, memungkinkan disesuaikan 
dengan kebutuhan peserta didik, tujuan pembelajaran, materi pela-
jaran, dan konteks pembelajaran. Fleksibilitas ini memberi pendidik 
ruang untuk memilih pendekatan yang sesuai, baik untuk peserta 
didik dengan tingkat pemahaman berbeda, materi yang kompleks, 



75Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

maupun konteks pembelajaran seperti tatap muka atau daring. Model 
yang fleksibel memastikan pembelajaran tetap relevan, efektif, dan 
dapat memenuhi kebutuhan peserta didik untuk mencapai tujuan 
pendidikan.

4.	 Orientasi pada tujuan
Setiap model pembelajaran dirancang untuk mencapai tujuan pendi-
dikan dalam ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Dalam ranah 
kognitif, model bertujuan meningkatkan kemampuan berpikir dan 
pemahaman konsep, seperti melalui pembelajaran berbasis masalah. Di 
ranah afektif, model fokus pada pengembangan sikap dan nilai, seperti 
pembelajaran berbasis proyek yang mendorong kolaborasi. Sementara 
dalam ranah psikomotorik, model berfokus pada keterampilan fisik 
seperti dalam pembelajaran berbasis praktik. 

Model dalam pendidikan adalah alat penting yang memberikan struk-
tur dan panduan dalam proses pembelajaran. Dengan memilih model yang 
sesuai, pendidik dapat menciptakan pengalaman belajar yang efektif, rele-
van, dan menyenangkan bagi peserta didik. Model pendidikan tidak hanya 
membantu dalam mencapai tujuan pembelajaran, tetapi juga berkontribusi 
pada pengembangan potensi peserta didik secara menyeluruh, baik dari 
segi kognitif, afektif, maupun psikomotorik.

Prinsip-Prinsip Pengembangan Model PAI
Prinsip yang berasal dari kata principia berarti permulaan atau titik awal 
yang menjadi dasar munculnya berbagai hal. Dalam konteks pembelajaran, 
prinsip dapat diartikan sebagai asas atau kebenaran yang menjadi dasar 
berpikir dan bertindak. Pembelajaran sendiri pada hakikatnya adalah 
proses komunikasi transaksional yang bersifat timbal balik antara guru dan 
peserta didik, serta antarpeserta didik untuk mencapai tujuan pendidikan 
yang telah ditetapkan. Dalam hal ini, komunikasi transaksional mencakup 
perolehan, penguasaan, hasil, proses, atau fungsi belajar bagi peserta didik. 

Membahas prinsip pembelajaran PAI berarti membahas asas-asas 
yang mendasari pelaksanaan pembelajaran PAI. Prinsip-prinsip ini diran-
cang untuk memastikan bahwa proses pembelajaran PAI berjalan efektif, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam76

bermakna, dan sesuai dengan tujuan pendidikan Islam. Berikut adalah 
ulasan tentang prinsip-prinsip tersebut.
1.	 Prinsip tauhid sebagai landasan utama

Menurut al-Nahlawi, pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI) 
harus berlandaskan pada prinsip dasar ajaran Islam yang menempat-
kan manusia sebagai makhluk Allah dengan dua peran utama, yaitu 
sebagai hamba Allah (abdullah) dan khalifah di bumi. Sebagai hamba 
Allah, peserta didik diarahkan untuk memahami, menginternalisasi, 
dan mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari sebagai 
bentuk penghambaan kepada Allah. Pembelajaran ini bertujuan agar 
setiap tindakan peserta didik menjadi ibadah yang mendekatkan 
mereka kepada Allah dan mengarahkan mereka untuk hidup sesuai 
dengan prinsip-prinsip Islam.

Sebagai khalifah di bumi, peserta didik dilatih untuk mengelola 
kehidupan dunia dengan nilai-nilai Islam, menjaga keseimbangan 
alam dan masyarakat, serta berperan aktif dalam kesejahteraan sosial. 
Pembelajaran ini memperkuat tanggung jawab peserta didik untuk 
memimpin dengan bijaksana serta menjaga hubungan harmonis antara 
manusia, alam, dan Allah. Prinsip-prinsip ini tecermin dalam berba-
gai ayat Al-Qur’an, seperti QS al-Zariyat/51: 56 yang menegaskan 
tujuan hidup sebagai ibadah, QS al-Hujurat/49: 13 yang mengajarkan 
penghormatan antar sesama manusia, dan QS al-Nahl/16: 125 yang 
menyerukan dakwah dengan hikmah.

2.	 Prinsip perhatian dan motivasi
Dalam pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI), perhatian dan 
motivasi peserta didik sangat menentukan keberhasilan pembelajaran. 
Guru perlu menyampaikan materi secara menarik dengan mengguna-
kan media pembelajaran, cerita inspiratif dari Al-Qur’an dan hadis, atau 
pengalaman nyata untuk menarik minat peserta didik. Pendekatan ini 
membuat pembelajaran lebih relevan dan dapat menggugah antusiasme 
peserta didik untuk lebih aktif dalam mengikuti pelajaran.

Untuk membangkitkan motivasi intrinsik, guru harus menanam-
kan pemahaman bahwa belajar agama adalah kewajiban setiap muslim 
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dengan memahami bahwa 
ilmu agama memiliki tujuan spiritual yang penting, peserta didik 



77Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

akan termotivasi untuk belajar dengan sungguh-sungguh. Guru yang 
mampu mengaitkan pembelajaran dengan tujuan agama akan mencip-
takan semangat belajar yang lebih kuat dan mendalam di kalangan 
peserta didik (Bahtiar, 2016: 150).

3.	 Prinsip keaktifan
Peserta didik harus dilibatkan secara aktif dalam proses pembelajaran 
untuk memastikan bahwa mereka benar-benar memahami dan meng-
internalisasi materi yang diajarkan. Keaktifan ini tidak hanya terbatas 
pada mendengarkan penjelasan dari guru, tetapi juga melibatkan 
partisipasi langsung dalam diskusi, tanya jawab, kerja kelompok, atau 
simulasi yang memungkinkan peserta didik untuk berpikir kritis dan 
mengembangkan kemampuan mereka. Dengan cara ini, mereka dapat 
lebih mudah mengaitkan teori dengan praktik dan memperdalam 
pemahaman mereka tentang materi yang diajarkan.

Prinsip keaktifan dalam pembelajaran ini sejalan dengan nilai-nilai 
Islam yang menekankan pentingnya usaha dan ikhtiar dalam mencari 
ilmu. Dalam Islam, menuntut ilmu dianggap sebagai kewajiban yang 
tidak hanya memerlukan pendengaran pasif, tetapi juga keterlibatan 
aktif dalam proses pembelajaran. Nilai ini mengajarkan bahwa untuk 
mencapai pengetahuan yang bermanfaat, seseorang harus berusaha 
dengan sungguh-sungguh, tidak hanya bergantung pada pemberian 
ilmu secara langsung, tetapi juga aktif dalam menggali dan mencari 
pengetahuan melalui berbagai cara. 

4.	 Prinsip keterlibatan langsung dan pengalaman
Pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI) harus memberikan 
pengalaman langsung kepada peserta didik agar mereka tidak hanya 
memahami materi secara teoretis, tetapi juga dapat mengamalkannya 
dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, dalam praktik ibadah, peserta 
didik dibiasakan untuk salat berjemaah, berwudu dengan benar, atau 
membaca Al-Qur’an dengan tartil. Aktivitas ini tidak hanya mengajar-
kan aspek teknis ibadah, tetapi juga memperkuat hubungan spiritual 
mereka dengan Allah, menjadikan ibadah sebagai bagian penting 
dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, pembelajaran PAI juga harus melibatkan peserta didik 
dalam pengalaman sosial, seperti berbagi dengan sesama, membantu 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam78

yang membutuhkan, atau menjaga kebersihan lingkungan. Kegiatan 
sosial ini mengajarkan nilai kebajikan, solidaritas, dan tanggung jawab 
sosial sesuai dengan ajaran Islam. Melalui pengalaman ini, peserta didik 
belajar untuk mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata, 
membentuk karakter yang peduli terhadap sesama, dan berkontribusi 
positif bagi masyarakat.

5.	 Prinsip pengulangan
Dalam pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI), pengulangan 
sangat penting untuk memperkuat pemahaman dan memori peserta 
didik. Salah satu bentuk pengulangan yang umum adalah muroja’ah 
Al-Qur’an, yaitu mengulang hafalan ayat-ayat Al-Qur’an secara teratur 
untuk memastikan hafalan tetap terjaga dan pemahaman semakin 
mendalam. Kegiatan ini juga membantu meningkatkan kecintaan 
peserta didik terhadap Al-Qur’an serta kedisiplinan dalam menghafal 
dan mengamalkan ajaran-ajaran Islam.

Selain itu, pengulangan juga dilakukan melalui repetisi materi, 
di mana guru mengulang penjelasan konsep-konsep penting hingga 
peserta didik benar-benar memahaminya. Pengulangan ini mendukung 
metode pendidikan Islam yang mengutamakan tahapan belajar secara 
bertahap dan berkesinambungan, memastikan bahwa peserta didik 
dapat mengingat serta menguasai materi dengan baik untuk diterapkan 
dalam kehidupan sehari-hari.

6.	 Prinsip tantangan
Tantangan dalam pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI) 
berfungsi untuk merangsang daya pikir dan semangat peserta didik. 
Guru dapat memberikan pertanyaan reflektif yang mendorong peserta 
didik untuk berpikir mendalam tentang nilai-nilai Islam dan relevan-
sinya dalam kehidupan mereka. Pertanyaan semacam ini membantu 
memperdalam pemahaman dan kesadaran peserta didik akan penting-
nya mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, tantangan juga dapat diberikan melalui kegiatan kompe-
titif, seperti lomba menghafal Al-Qur’an, menulis esai tentang akhlak, 
atau mempresentasikan proyek berbasis nilai-nilai Islam. Kegiatan 
ini memotivasi peserta didik untuk berprestasi dan mengaplikasikan 
pengetahuan mereka secara kreatif. Dengan tantangan ini, peserta 



79Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

didik menjadi lebih termotivasi dan bersemangat dalam belajar serta 
merasa bangga ketika dapat mengamalkan ajaran Islam dalam kehi-
dupan mereka.

7.	 Prinsip balikan dan penguatan
Dalam pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI), balikan (feed-
back) dan penguatan (reinforcement) sangat penting untuk membantu 
peserta didik memahami kemajuan mereka. Pemberian umpan balik 
yang konstruktif, seperti komentar, saran, atau koreksi terhadap hasil 
kerja peserta didik, membantu mereka mengetahui kekuatan dan 
kelemahan mereka. Dengan umpan balik yang tepat, peserta didik 
dapat memperbaiki pemahaman dan terus berkembang dalam belajar.

Selain itu, penguatan positif juga berperan dalam meningkatkan 
motivasi peserta didik. Mengapresiasi kemajuan mereka, misalnya 
dengan memberikan pujian atau ucapan motivasi akan mendorong 
mereka untuk terus berusaha. Penguatan ini menciptakan lingkungan 
belajar yang mendukung, di mana peserta didik merasa dihargai dan 
termotivasi untuk terus mencapai tujuan pendidikan mereka.

8.	 Prinsip perbedaan individual
Peserta didik memiliki kemampuan, gaya belajar, dan latar belakang 
yang berbeda, sehingga guru perlu menyesuaikan metode pembel-
ajaran agar efektif. Penggunaan pendekatan yang beragam, seperti 
ceramah, diskusi, atau pembelajaran berbasis proyek, dapat mengako-
modasi perbedaan gaya belajar peserta didik. Pendekatan variatif ini 
memungkinkan mereka belajar dengan cara yang paling sesuai dengan 
gaya masing-masing, meningkatkan pemahaman dan minat terhadap 
materi pelajaran.

Selain itu, guru juga perlu memberikan perhatian khusus kepada 
peserta didik yang mengalami kesulitan belajar. Pendekatan indivi-
dual atau bimbingan tambahan dapat membantu mereka mengatasi 
hambatan dalam pembelajaran. Dengan memberikan dukungan ini, 
guru memastikan bahwa setiap peserta didik terlepas dari kemam-
puan atau latar belakangnya, memiliki kesempatan untuk berhasil dan 
berkembang sesuai dengan potensinya (Bahtiar, 2016: 151).



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam80

Prinsip-prinsip pembelajaran PAI mencakup asas-asas yang mendasari 
pelaksanaan pembelajaran agar berjalan efektif, relevan, dan sesuai dengan 
tujuan pendidikan Islam. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, guru 
dapat menciptakan pembelajaran yang tidak hanya memperkuat pema-
haman peserta didik terhadap nilai-nilai Islam, tetapi juga membentuk 
akhlak mulia dan kesiapan mereka untuk menghadapi tantangan kehi-
dupan. Prinsip-prinsip ini menggabungkan pendekatan pedagogis Islam 
dengan teori pembelajaran modern, sehingga menghasilkan pembelajaran 
yang holistik dan aplikatif. 

Landasan Kurikulum PAI di Indonesia
Pengembangan kurikulum PAI memerlukan landasan yang kuat dan terarah 
untuk memastikan bahwa prosesnya tidak berjalan secara acak dan hasil yang 
diperoleh memiliki kualitas yang tinggi. Landasan ini mencakup berbagai 
aspek yang harus diperhatikan oleh para pengembang kurikulum agar sesuai 
dengan nilai-nilai Islam, kebutuhan peserta didik, dan tantangan zaman. 
Berikut adalah landasan utama dalam pengembangan kurikulum PAI.
1.	 Landasan teologis

Landasan teologis dalam pendidikan agama Islam (PAI) berfungsi 
sebagai dasar yang menetapkan nilai-nilai Ilahi dari Al-Qur’an dan 
as-Sunah sebagai kebenaran mutlak serta universal. Dalam kurikulum 
PAI, landasan ini bertujuan untuk mendekatkan peserta didik kepada 
Allah serta membentuk akhlak yang mulia. Prinsip-prinsip teologis 
yang terkandung dalam Al-Qur’an dan hadis, seperti QS al-Qashash/28: 
77 yang mengajarkan keseimbangan dunia serta akhirat, serta Hadis 
Nabi yang menekankan pentingnya ilmu untuk kebahagiaan dunia dan 
akhirat, menjadi acuan dalam menyusun kurikulum.

Kurikulum PAI yang berlandaskan teologis bertujuan untuk mere-
alisasikan fungsi manusia sebagai hamba Allah (abdullah) dan khalifah 
di bumi (khalifatullah). Setiap aktivitas pendidikan diarahkan untuk 
membentuk kepribadian islami yang mencakup pemahaman agama, 
pengembangan akhlak, dan tanggung jawab sosial. Dengan kurikulum 
ini, pendidikan Islam diharapkan dapat mencetak generasi yang cerdas, 



81Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

berakhlak mulia, dan memiliki kesadaran sosial yang tinggi dalam 
kehidupan sehari-hari (Hamalik, 2008: 68).

2.	 Landasan filosofis
Landasan filosofis dalam pengembangan kurikulum pendidikan agama 
Islam (PAI) sangat penting karena mengintegrasikan nilai-nilai etika, 
moral, dan spiritual dalam proses pembelajaran. Falsafah pendidikan 
Islam menekankan penerapan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek 
kurikulum, seperti tujuan, isi, metode, dan evaluasi, untuk memastikan 
bahwa pendidikan tidak hanya memberikan pengetahuan, tetapi juga 
membimbing peserta didik sesuai dengan ajaran agama. Selain itu, 
falsafah lembaga pendidikan menjadi acuan untuk menyusun kuri-
kulum yang sesuai dengan visi dan misi lembaga pendidikan Islam, 
seperti madrasah atau pesantren.

Falsafah pendidik juga sangat penting, di mana guru tidak hanya 
berperan sebagai pengajar ilmu, tetapi juga sebagai pembentuk karakter 
dan nilai moral peserta didik. Pendidikan harus mencakup pengem-
bangan intelektual, karakter, dan spiritualitas peserta didik. Dengan 
landasan filosofis ini, kurikulum PAI diharapkan dapat mendekatkan 
peserta didik kepada Allah, membentuk akhlak mulia, serta mening-
katkan kesadaran sosial mereka, memastikan pendidikan Islam berjalan 
secara holistik dan sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam (Zaini, 2009: 
23).

3.	 Landasan psikologis
Landasan psikologis dalam pengembangan kurikulum pendidikan 
agama Islam (PAI) bertujuan untuk memahami kebutuhan dan 
perkembangan peserta didik. Berdasarkan psikologi perkembangan, 
kurikulum harus disesuaikan dengan tahap perkembangan mental, 
emosional, dan sosial peserta didik, mulai dari usia dini hingga dewasa 
agar materi yang diajarkan sesuai dengan kapasitas mereka. Penyesuaian 
ini memastikan bahwa pembelajaran lebih efektif dan relevan dengan 
kondisi peserta didik.

Selain itu, kurikulum PAI juga harus memperhatikan psikologi 
pembelajaran yang mencakup gaya belajar peserta didik, seperti 
visual, auditori, atau kinestetik, serta motivasi mereka dalam belajar. 
Dengan memahami cara peserta didik belajar, guru dapat merancang 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam82

pengalaman pembelajaran yang lebih sesuai dan menyenangkan yang 
akan meningkatkan motivasi serta hasil belajar mereka. Dengan demi-
kian, landasan psikologis membantu kurikulum PAI untuk mendukung 
perkembangan peserta didik secara optimal.

4.	 Landasan sosiologis
Landasan sosiologis dalam pengembangan kurikulum pendidikan 
agama Islam (PAI) menempatkan pendidikan dalam konteks masya-
rakat dan budaya, dengan tujuan untuk mewariskan nilai-nilai islami 
sekaligus membentuk peserta didik yang mampu menghadapi dina-
mika sosial. Kurikulum PAI harus mendukung proses sosialisasi, meng-
ajarkan sikap sosial islami seperti toleransi, kerja sama, dan empati. 
Selain itu, pewarisan budaya islami, seperti adab, akhlak, dan tata 
krama, menjadi bagian penting dalam kurikulum untuk memastikan 
peserta didik tidak hanya berilmu, tetapi juga berakhlak baik dalam 
kehidupan sehari-hari.

Kurikulum PAI juga harus adaptif terhadap perubahan sosial agar 
relevan dengan perkembangan sosial budaya seperti keberagaman, 
globalisasi, dan digitalisasi. Pendidikan harus mempersiapkan peserta 
didik untuk hidup harmonis dalam masyarakat multikultural tanpa 
kehilangan identitas keislamannya. Dengan demikian, landasan sosi-
ologis memastikan kurikulum PAI tidak hanya mengajarkan ilmu 
agama, tetapi juga membekali peserta didik dengan kemampuan untuk 
beradaptasi dan mengamalkan nilai-nilai Islam dalam berbagai konteks 
sosial yang berubah (Nurdin, 2005: 36).

5.	 Landasan teknologis
Teknologi memiliki peran penting dalam pengembangan kuriku-
lum pendidikan agama Islam (PAI) dengan tujuan untuk mening-
katkan efektivitas dan daya tarik pembelajaran. Pemanfaatan media 
pembelajaran digital, seperti video, aplikasi, dan platform e-learning, 
memungkinkan peserta didik mengakses materi Al-Qur’an, hadis, 
serta keislaman lainnya secara lebih fleksibel. Selain itu, teknologi 
dapat digunakan untuk menciptakan metode pembelajaran interaktif, 
seperti simulasi, game edukasi, atau virtual reality (VR), yang membuat 
pembelajaran lebih menarik dan mudah dipahami.



83Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

Selain itu, teknologi juga mendukung penerapan sistem evaluasi 
modern, seperti ujian daring atau portofolio digital yang memudah-
kan proses penilaian dan pemantauan perkembangan peserta didik. 
Dengan landasan teknologis ini, kurikulum PAI dapat menyesuaikan 
diri dengan perkembangan zaman dan mempersiapkan peserta didik 
untuk menghadapi tantangan di era digital. Hal ini memastikan bahwa 
pendidikan Islam tetap relevan dan efektif di tengah kemajuan tekno-
logi.

6.	 Landasan yuridis
Landasan yuridis dalam pengembangan kurikulum pendidikan agama 
Islam (PAI) berpedoman pada peraturan perundang-undangan yang 
berlaku, seperti Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional, yang mengharuskan pendidikan untuk mengem-
bangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman, 
bertakwa, dan berakhlak mulia. Kurikulum PAI pun diarahkan untuk 
tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga 
pembentukan karakter dan spiritualitas sesuai dengan tujuan tersebut.

Selain itu, Peraturan Pemerintah tentang Pendidikan Agama 
mengatur bahwa pendidikan agama adalah bagian wajib dalam sistem 
pendidikan nasional, termasuk di sekolah umum. Landasan yuridis 
ini memberikan dasar hukum yang kuat, memastikan pengembangan 
kurikulum PAI selaras dengan kebijakan pemerintah dan kebutuhan 
masyarakat. Dengan demikian, kurikulum PAI dapat berjalan sesuai 
dengan regulasi yang ada dan relevan dengan tujuan pendidikan nasi-
onal.

Landasan pengembangan kurikulum PAI mencakup berbagai aspek 
yang saling terkait, seperti teologis, filosofis, psikologis, sosiologis, teknolo-
gis, dan yuridis. Landasan ini menjadi dasar yang kokoh untuk merancang 
kurikulum yang tidak hanya relevan dengan kebutuhan peserta didik, tetapi 
juga selaras dengan nilai-nilai Islam dan tuntutan zaman. Dengan berpe-
gang pada landasan-landasan tersebut, kurikulum PAI dapat menghasilkan 
generasi yang beriman, bertakwa, dan mampu memberikan kontribusi 
positif bagi masyarakat.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam84

Relevansi Model PAI dalam Konteks Global
Pendidikan agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk 
generasi yang berakhlak mulia, cerdas secara intelektual, serta berdaya saing 
dalam berbagai aspek kehidupan. Dalam konteks global yang semakin 
dinamis dan multikultural, model PAI dihadapkan pada tantangan sekaligus 
peluang besar untuk berkontribusi dalam membangun masyarakat dunia 
yang harmonis serta berkeadaban. Berikut ini adalah pembahasan relevansi 
model PAI dalam menjawab berbagai tantangan global, meliputi isu moral, 
pluralisme, teknologi, dan keberlanjutan.
1.	 PAI dan tantangan moral dalam konteks global

Salah satu tantangan utama yang dihadapi dunia saat ini adalah krisis 
moral yang tampak dalam berbagai bentuk seperti korupsi, konflik, 
radikalisme, dan ketidakadilan sosial. Model PAI yang menekankan 
pada penguatan akhlak dan nilai-nilai universal Islam, seperti keadilan, 
kasih sayang, serta kejujuran, sangat relevan untuk mengatasi perso-
alan ini. Nilai-nilai tersebut dapat menjadi landasan etis yang kuat 
bagi individu dan masyarakat global dalam menyelesaikan konflik 
serta membangun hubungan yang lebih damai. PAI juga berperan 
dalam melawan radikalisme dan ekstremisme dengan memberikan 
pemahaman yang komprehensif serta moderat tentang ajaran Islam. 

2.	 PAI sebagai sarana meningkatkan pemahaman multikulturalisme
Multikulturalisme adalah pandangan yang mengakui keragaman 
budaya, nilai, dan sistem dalam masyarakat, serta mendorong interaksi 
antarkelompok untuk menciptakan harmoni sosial. Dalam konteks 
globalisasi yang menghubungkan berbagai budaya dan ideologi, PAI 
dapat menjadi sarana untuk menanamkan toleransi serta penghor-
matan terhadap keberagaman. Model PAI yang inklusif dan meng-
hargai pluralisme membantu peserta didik memahami ajaran Islam 
tentang hidup damai tanpa diskriminasi, serta mengintegrasikan nilai 
multikulturalisme dan dialog antaragama untuk mempersiapkan gene-
rasi muda menciptakan harmoni sosial (Azzuhri, 2012: 15).

3.	 PAI dan perkembangan teknologi
Era digital memberikan tantangan sekaligus peluang besar bagi pendi-
dikan, termasuk PAI. Teknologi telah mengubah cara orang belajar, 



85Landasan Model Pendidikan Agama Islam 

berkomunikasi, dan berinteraksi. Model PAI yang relevan dengan 
konteks global harus mampu memanfaatkan teknologi sebagai alat 
pembelajaran yang efektif. Selain itu, teknologi juga dapat digunakan 
untuk memperluas jangkauan dakwah Islam ke berbagai penjuru dunia. 
Model PAI yang berbasis teknologi dapat membantu menyebarkan 
pesan-pesan positif Islam, melawan misinformasi, dan mempromo-
sikan nilai-nilai Islam yang rahmatan lil’alamin (rahmat bagi seluruh 
alam).

4.	 PAI dan isu keberlanjutan
Keberlanjutan adalah salah satu isu global yang mendapat perhatian 
besar di abad ke-21. Krisis lingkungan, perubahan iklim, dan degradasi 
sumber daya alam menjadi masalah serius yang memerlukan pende-
katan kolektif dari berbagai pihak, termasuk pendidikan agama. Dalam 
konteks ini, PAI mengajarkan etika lingkungan berdasarkan prinsip 
Islam. Islam mengajarkan pentingnya menjaga alam sebagai bagian dari 
amanah manusia (khalifah) di bumi. Model PAI yang integratif dapat 
menanamkan kesadaran lingkungan kepada peserta didik, sehingga 
mereka menjadi individu yang peduli terhadap keberlanjutan. 

5.	 Model PAI yang adaptif dalam konteks global
Untuk tetap relevan, model PAI perlu adaptif dengan perubahan zaman 
tanpa mengurangi esensi nilai Islam. Pendekatan yang dapat diambil 
meliputi kontekstualisasi ajaran Islam dengan isu global, integrasi 
ilmu dan agama untuk menunjukkan keselarasan dengan sains, serta 
penguatan soft skills seperti berpikir kritis dan komunikasi efektif untuk 
mempersiapkan generasi muda menghadapi tantangan global. Dengan 
cara ini, PAI dapat menghasilkan individu yang siap berperan dalam 
masyarakat modern.

6.	 PAI dan peran diplomasi pendidikan
Menurut Stephen McGlinchey (2017) diplomasi adalah jalur komu-
nikasi antarnegara untuk mengelola kepentingan nasional, mencegah 
konflik, dan menciptakan kerja sama yang saling menguntungkan. PAI 
dapat menjadi alat diplomasi pendidikan yang efektif melalui program 
pertukaran pelajar, seminar internasional, dan kolaborasi antar-uni-
versitas Islam, yang memperdalam pemahaman tentang Islam yang 
damai serta mempromosikan nilai-nilai inklusif. Semua ini mempererat 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam86

hubungan antarnegara dan menyebarkan pesan perdamaian Islam 
(Damayanti dkk., 2023: 197).

Model pendidikan agama Islam memiliki relevansi yang sangat tinggi 
dalam menjawab tantangan global. Dengan pendekatan yang adaptif, 
inklusif, dan berbasis teknologi, PAI dapat menjadi solusi bagi berbagai 
permasalahan dunia, mulai dari krisis moral hingga isu keberlanjutan. 
Selain itu, PAI juga berkontribusi dalam membangun masyarakat global 
yang lebih harmonis, toleran, dan berkeadaban. Untuk mencapai tujuan 
ini, para pendidik dan pembuat kebijakan perlu terus berinovasi dalam 
mengembangkan model PAI yang relevan dengan kebutuhan zaman.



87

BAB VI
MODEL-MODEL PENDIDIKAN  

AGAMA ISLAM

Model Pembelajaran Konvensional
Model pembelajaran konvensional merupakan pendekatan yang menem-
patkan pendidik atau guru sebagai pusat utama dalam proses belajar meng-
ajar, di mana aliran informasi secara dominan bergerak dari guru kepada 
siswa tanpa banyak melibatkan interaksi timbal balik yang mendalam. 
Dalam pola pembelajaran ini, kegiatan di kelas lebih banyak berfokus 
pada transfer pengetahuan secara satu arah, dengan guru berperan sebagai 
penyampai informasi utama, sementara siswa cenderung bertindak sebagai 
penerima informasi pasif. 

Menurut Depdiknas (2001: 592) istilah konvensional merujuk pada 
sesuatu yang didasarkan pada kesepakatan umum, seperti adat, kebiasaan, 
atau kelaziman yang diterima secara luas. Dalam konteks pendidikan, 
pendekatan konvensional mengacu pada metode tradisional yang telah lama 
digunakan dan dianggap teruji dalam mendukung proses pembelajaran. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam88

Meskipun demikian, pendekatan ini sering kali membutuhkan adaptasi 
atau inovasi agar tetap relevan dengan perkembangan zaman dan mampu 
menjawab tantangan dalam upaya meningkatkan kualitas pendidikan di 
era modern.

Menurut Ahmadi (2012: 24) model pembelajaran konvensional mene-
kankan pada hafalan, dengan guru sebagai sumber utama informasi dan 
siswa bertindak pasif sebagai penerima. Proses pembelajaran cenderung 
abstrak dan teoretis tanpa mengaitkan materi dengan realitas kehidupan 
sehari-hari, sehingga kurang relevan dalam membantu siswa memahami 
konteks praktis dari apa yang dipelajari. Waktu belajar siswa sebagian besar 
dihabiskan untuk mendengarkan ceramah guru, mengerjakan tugas dari 
buku, atau mengisi latihan, sementara ruang untuk eksplorasi, diskusi, dan 
pengembangan keterampilan praktis sangat terbatas.

Model ini memiliki peran penting dalam memberikan struktur dan 
dasar pembelajaran, tetapi juga memiliki sejumlah keterbatasan dalam 
menyesuaikan dengan kebutuhan pendidikan modern. Berikut ini adalah 
penjelasan rinci mengenai karakteristik, fungsi, dan implementasi model 
pembelajaran konvensional.
1.	 Peserta didik sebagai penerima informasi secara pasif

Pada model ini, peserta didik berperan sebagai penerima informasi 
secara pasif. Proses pembelajaran dilakukan dengan cara pendidik 
memberikan materi atau pengetahuan kepada peserta didik melalui 
ceramah atau penjelasan di depan kelas. Peserta didik hanya mende-
ngarkan, mencatat, dan berusaha memahami informasi yang disampai-
kan tanpa banyak kesempatan untuk berdiskusi, bertanya, atau meng-
eksplorasi ide-ide baru. Pengetahuan yang disampaikan cenderung 
dianggap sebagai hal mutlak yang harus diterima sebagaimana adanya.

2.	 Proses pembelajaran bersifat individual
Pembelajaran dalam model konvensional cenderung bersifat indivi-
dual. Peserta didik dituntut untuk memahami materi secara mandiri 
baik melalui catatan yang dibuat selama pembelajaran berlangsung, 
maupun melalui bahan bacaan yang diberikan oleh pendidik. Interaksi 
antarpeserta didik jarang terjadi karena fokus lebih banyak diarahkan 
kepada hubungan antara pendidik dan peserta didik secara langsung 
(Purnomo dkk., 2022: 80).



89Model-Model Pendidikan Agama Islam 

3.	 Pendekatan abstrak dan teoretis
Proses pembelajaran dalam model ini sangat abstrak dan teoretis. 
Pendidik sering kali menjelaskan konsep-konsep secara verbal tanpa 
banyak menggunakan media atau alat bantu yang dapat membantu 
peserta didik memahami aplikasi praktis dari teori tersebut. Akibatnya, 
materi yang disampaikan sering kali sulit dipahami secara menyeluruh 
oleh peserta didik, terutama jika tidak diiringi dengan contoh konkret.

4.	 Pembentukan kebiasaan mendengarkan
Salah satu tujuan dari model pembelajaran konvensional adalah 
membangun kebiasaan mendengarkan pada peserta didik. Dengan 
terus-menerus mendengarkan penjelasan dari pendidik, peserta didik 
diharapkan mampu menjadi lebih disiplin, teliti, dan terlatih dalam 
memahami informasi secara berkesinambungan. Namun, pendekatan 
ini kurang memberikan ruang bagi peserta didik untuk mengembang-
kan kemampuan berpikir kritis dan kreatif.

5.	 Kebenaran bersifat absolut dan pengetahuan final
Pengetahuan yang disampaikan dalam model konvensional cenderung 
dianggap sebagai kebenaran yang bersifat absolut dan final. Informasi 
yang diberikan oleh pendidik di kelas didasarkan pada teori atau stan-
dar kurikulum yang sudah ditetapkan, sehingga jarang ada ruang untuk 
mempertanyakan atau mendiskusikan kebenaran informasi tersebut. 
Hal ini dapat membatasi kemampuan peserta didik untuk berpikir 
kritis dan mengeksplorasi sudut pandang lain.

6.	 Pengajar sebagai penentu jalannya pembelajaran
Dalam model ini, pendidik memiliki otoritas penuh atas jalannya 
proses pembelajaran. Pendidik menentukan metode pengajaran, ritme 
pembelajaran, serta penekanan materi yang harus dikuasai oleh peserta 
didik. Peserta didik hanya mengikuti arahan yang diberikan tanpa 
banyak peluang untuk berpartisipasi secara aktif dalam proses tersebut.

7.	 Pemantauan pemahaman peserta didik
Meskipun peserta didik diharapkan memahami materi secara mandiri, 
pendidik tetap memantau sejauh mana pemahaman tersebut terca-
pai. Pemantauan biasanya dilakukan melalui evaluasi seperti ujian 
tertulis atau tes lisan. Namun, pendekatan ini sering kali kurang 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam90

memperhatikan kebutuhan individual peserta didik, karena fokus lebih 
banyak diberikan pada hasil kolektif daripada perkembangan individu.

8.	 Pendidik sebagai panutan
Model ini dirancang untuk mempersiapkan peserta didik mengha-
dapi tantangan akademik dan profesional di masa depan. Penekanan 
diberikan pada pencapaian hasil akademis, seperti pemahaman teori 
dan kemampuan menghafal materi. Pendekatan ini sering kali kurang 
memperhatikan pengembangan keterampilan praktis yang relevan 
untuk kehidupan sehari-hari.

9.	 Minimnya perhatian individual
Dalam model konvensional, perhatian kepada kebutuhan individu 
peserta didik relatif kurang. Fokus utama adalah pada penyampaian 
materi secara umum untuk seluruh kelas. Peserta didik yang meng-
alami kesulitan memahami materi sering kali tidak mendapatkan 
perhatian khusus dan diharapkan untuk berusaha memahami materi 
secara mandiri.

10.	 Pembelajaran sebagai persiapan masa depan
Pendekatan pembelajaran ini sering kali dipandang sebagai persiapan 
bagi peserta didik untuk menghadapi masa depan, terutama dalam hal 
pencapaian akademis dan pekerjaan. Penekanan lebih banyak diberi-
kan pada aspek teoretis daripada pengembangan kompetensi praktis 
yang dapat langsung diterapkan di kehidupan sehari-hari.

11.	 Penyerapan pengetahuan sebagai tolok ukur keberhasilan
Keberhasilan pembelajaran dalam model ini diukur berdasarkan sejauh 
mana peserta didik mampu menyerap dan menguasai pengetahuan 
yang diajarkan. Potensi individu peserta didik, seperti kreativitas, 
keterampilan komunikasi, dan kemampuan problem-solving, sering 
kali terabaikan dalam proses ini.

12.	 Pengembangan pengetahuan dan keterampilan dasar
Model pembelajaran konvensional bertujuan untuk membantu peserta 
didik mengembangkan pengetahuan dasar, keterampilan, pengalaman, 
dan sikap melalui penguasaan materi. Hal ini memberikan fondasi bagi 
peserta didik untuk melanjutkan pembelajaran di jenjang berikutnya.



91Model-Model Pendidikan Agama Islam 

13.	 Pembiasaan kebiasaan akademik
Model ini melatih peserta didik untuk menghafal, memahami, berpikir 
logis, mengamati dengan cermat, dan bersikap rajin, sabar, serta teliti 
dalam menuntut ilmu. Kebiasaan ini dianggap penting untuk keber-
hasilan peserta didik dalam mencapai tujuan pendidikan.

14.	 Kemudahan pengajaran untuk pendidik
Bagi pendidik, model ini dianggap memudahkan proses pengajaran 
karena struktur dan metode yang digunakan sudah terstandardisasi. 
Pendidik hanya perlu fokus pada penyampaian materi dan evaluasi 
hasil belajar peserta didik.

15.	 Menciptakan suasana belajar yang harmonis
Model pembelajaran ini juga berupaya menciptakan suasana belajar 
yang harmonis, dengan menanamkan rasa saling percaya dan hormat 
antara pendidik serta peserta didik. Hubungan baik antara keduanya 
menjadi salah satu kunci keberhasilan pembelajaran (Purnomo dkk., 
2022: 82).

Model pembelajaran konvensional memiliki peran penting dalam 
memberikan dasar pendidikan yang terstruktur. Namun, pendekatan ini 
juga memiliki keterbatasan, terutama dalam mengembangkan kemampuan 
kritis, kreatif, dan kolaboratif peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan 
inovasi dalam metode pembelajaran untuk mengintegrasikan kelebihan 
model konvensional dengan pendekatan modern yang lebih fleksibel dan 
responsif terhadap kebutuhan individu.

Pradana (2016: 13—14) mengidentifikasi beberapa ciri utama dari 
pembelajaran konvensional yang mencerminkan pendekatan tradisional 
dalam proses pendidikan. Ciri-ciri ini menggambarkan pola interaksi, peran 
guru, serta sifat dari pembelajaran yang terjadi dalam metode konvensional. 
Berikut adalah uraian rinci dari masing-masing ciri yang disebutkan.
1.	 Peserta didik sebagai penerima informasi secara pasif

Dalam pembelajaran konvensional, peserta didik berperan sebagai 
penerima informasi yang bersifat pasif. Pengetahuan yang disampaikan 
oleh guru dianggap sebagai kebenaran mutlak yang harus diterima 
sebagaimana adanya. Guru memberikan penjelasan mengenai materi 
pelajaran, sementara peserta didik hanya mendengarkan, mencatat, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam92

dan menghafal materi tersebut. Pengetahuan diasumsikan sebagai 
kumpulan informasi dan keterampilan yang telah terstandardisasi. 
Peserta didik jarang memiliki kesempatan untuk berpartisipasi aktif, 
seperti berdiskusi atau mengeksplorasi ide-ide baru.

2.	 Belajar secara individual
Model ini menekankan proses pembelajaran yang bersifat individual. 
Peserta didik diharapkan untuk memahami materi secara mandiri 
tanpa banyak interaksi dengan teman sekelas. Interaksi antarpeserta 
didik hanya terjadi pada tingkat yang sangat terbatas, sehingga kola-
borasi atau kerja kelompok tidak menjadi bagian utama dari proses 
pembelajaran. Dalam hal ini, kemampuan individu dalam menyerap 
dan memahami informasi menjadi tolok ukur utama keberhasilan 
pembelajaran.

3.	 Pembelajaran sangat abstrak dan teoretis
Materi yang disampaikan dalam pembelajaran konvensional cenderung 
bersifat abstrak dan teoretis. Guru biasanya menjelaskan konsep-kon-
sep mendasar tanpa memberikan contoh konkret atau aplikasi langsung 
di kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini bertujuan untuk memberikan 
pemahaman yang mendalam tentang teori, tetapi sering kali membuat 
peserta didik kesulitan menghubungkan materi yang dipelajari dengan 
situasi nyata atau praktis.

4.	 Perilaku dibangun berdasarkan kebiasaan
Dalam pendekatan ini, perilaku peserta didik dibangun melalui proses 
pembiasaan yang terus-menerus. Peserta didik diajarkan untuk meng-
ikuti aturan kelas, mendengarkan dengan baik, dan mematuhi arahan 
guru. Kebiasaan ini bertujuan untuk menciptakan disiplin dalam 
belajar, tetapi sering kali membatasi peserta didik untuk berpikir kritis 
atau kreatif.

5.	 Kebenaran bersifat absolut dan pengetahuan bersifat final
Dalam pembelajaran konvensional, kebenaran yang disampaikan 
oleh guru dianggap bersifat absolut dan tidak perlu dipertanyakan. 
Pengetahuan yang diajarkan dianggap final berdasarkan teori yang telah 
diterima secara umum. Peserta didik tidak didorong untuk memper-
tanyakan atau mencari alternatif pandangan, sehingga proses belajar 
lebih berfokus pada menghafal daripada mengeksplorasi.



93Model-Model Pendidikan Agama Islam 

6.	 Guru sebagai penentu jalannya proses pembelajaran
Guru memiliki peran utama dalam menentukan jalannya proses 
pembelajaran. Mereka bertindak sebagai pemimpin yang menga-
rahkan semua aspek kegiatan belajar, mulai dari perencanaan hingga 
evaluasi. Guru menetapkan metode pembelajaran, memilih materi yang 
akan diajarkan, dan menentukan ritme pembelajaran di kelas. Peserta 
didik diharapkan mengikuti arahan guru tanpa banyak bertanya atau 
memberikan masukan.

7.	 Perilaku baik berdasarkan motivasi ekstrinsik
Dalam pembelajaran konvensional, motivasi peserta didik sering kali 
berasal dari faktor eksternal, seperti penghargaan, nilai, atau pujian dari 
guru. Peserta didik didorong untuk berperilaku baik dan mengikuti 
proses pembelajaran agar mendapatkan pengakuan atau hasil akademis 
yang baik. Motivasi intrinsik seperti keinginan belajar karena rasa ingin 
tahu, cenderung kurang dikembangkan.

8.	 Interaksi antarpeserta didik kurang
Interaksi antarpeserta didik dalam pembelajaran konvensional sangat 
minim. Fokus pembelajaran lebih banyak diarahkan pada hubungan 
satu arah antara guru dan peserta didik. Peserta didik tidak didorong 
untuk bekerja sama, berbagi ide, atau berdiskusi dengan teman sekelas. 
Hal ini dapat membatasi pengembangan kemampuan kolaboratif dan 
sosial peserta didik.

9.	 Guru memperhatikan proses kelompok yang terjadi
Dalam situasi tertentu, pembelajaran konvensional juga melibat-
kan aktivitas kelompok kecil. Guru bertindak sebagai pengawas dan 
memantau proses yang terjadi dalam kelompok-kelompok belajar 
tersebut. Meskipun demikian, interaksi kelompok biasanya tetap terba-
tas, dan peran guru sebagai pengarah utama tetap dominan (Purnomo 
dkk., 2022: 85).

Model Pembelajaran Aktif
Pembelajaran aktif merupakan pendekatan yang menekankan keterlibatan 
peserta didik dalam membangun pemahaman melalui berbagai aktivitas 
yang melibatkan interaksi, refleksi, dan penerapan konsep dalam situasi 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam94

nyata. Ide dasar dari pembelajaran aktif adalah memberikan sesuatu yang 
berbeda kepada individu yang berbeda, mengakomodasi perbedaan dalam 
gaya belajar, kemampuan, dan latar belakang peserta didik. Setiap individu 
memiliki karakteristik unik yang memengaruhi cara mereka menyerap dan 
mengolah informasi, sehingga strategi pembelajaran yang efektif harus 
mampu memberikan pengalaman belajar yang variatif serta interaktif. 

Beberapa ahli telah mendefinisikan pembelajaran aktif dengan berba-
gai perspektif. Meyers & Jones menekankan bahwa pembelajaran aktif 
mencakup kegiatan seperti diskusi, membaca, menulis, dan refleksi, yang 
memungkinkan peserta didik memahami materi secara mendalam. Paulson 
& Faust menyoroti bahwa pembelajaran aktif bukan sekadar mendengar 
ceramah secara pasif, melainkan melibatkan latihan mendengarkan secara 
kritis, menulis tanggapan, hingga kerja kelompok yang kompleks dalam 
menerapkan konsep akademik pada permasalahan nyata. 

Selain itu, konsep pembelajaran aktif juga ditekankan dalam laporan 
Joint Report yang mengungkapkan bahwa belajar adalah pencarian makna 
yang aktif, bukan sekadar penerimaan informasi secara pasif. Chickering 
& Gamson menambahkan bahwa peserta didik tidak akan memperoleh 
pemahaman yang mendalam hanya dengan mendengarkan, menghafal, 
dan menjawab pertanyaan secara mekanis, tetapi mereka harus mengolah 
informasi melalui refleksi, menuliskan pemahaman mereka, serta meng-
hubungkannya dengan pengalaman yang telah mereka miliki. Dengan kata 
lain, pembelajaran aktif memungkinkan peserta didik untuk membangun 
pengetahuannya sendiri melalui eksplorasi dan interaksi (Zainiyati, 2010: 
175).

Model pembelajaran aktif dalam pendidikan agama Islam (PAI) seba-
gaimana dijelaskan dalam buku Metodologi Pendidikan Agama Islam karya 
Ramayulis menekankan pentingnya interaksi aktif antara peserta didik dan 
materi pembelajaran. Model ini bertujuan untuk menciptakan suasana 
belajar yang dinamis, di mana siswa tidak hanya menerima informasi secara 
pasif, tetapi juga terlibat langsung dalam proses pembelajaran. Berikut 
adalah empat model pembelajaran aktif yang dapat diterapkan dalam 
pembelajaran PAI.



95Model-Model Pendidikan Agama Islam 

1.	 Model pembelajaran Contextual Teaching and Learning (CTL)
Model pembelajaran Contextual Teaching and Learning (CTL) berakar 
dari konsep pembelajaran aktif yang diperkenalkan Confucius, yang 
menekankan pemahaman melalui pengalaman langsung. Pendekatan 
ini berkembang dengan berbagai istilah, seperti Realistic Mathematics 
Education (RME) di Belanda yang mengaitkan matematika dengan 
kehidupan nyata, serta di Amerika Serikat di mana CTL digunakan 
untuk menghubungkan materi pelajaran dengan pengalaman sehari-
hari (Wahab, 2012: 324).

Secara etimologis, kata kontekstual berasal dari kata konteks, yang 
dalam KBBI (Depdiknas, 2001) berarti bagian suatu uraian atau kali-
mat yang dapat mendukung atau menambah kejelasan makna; situasi 
yang ada hubungannya dengan suatu kejadian. Berdasarkan penger-
tian tersebut, pembelajaran kontekstual merupakan suatu pendekatan 
pembelajaran yang mendukung dan memperkuat pemahaman peserta 
didik dengan mengaitkan materi pembelajaran dengan realitas kehi-
dupan sehari-hari.

CTL merupakan strategi pembelajaran yang menekankan keter-
libatan aktif peserta didik dalam menemukan dan memahami materi 
yang dipelajari. Dalam pendekatan ini, peserta didik diharapkan 
mampu menghubungkan konsep-konsep yang dipelajari dengan kehi-
dupan nyata sehingga dapat diterapkan dalam keseharian mereka. 
Dengan demikian, CTL tidak sekadar transfer pengetahuan dari pendi-
dik ke peserta didik, tetapi juga menciptakan pengalaman belajar yang 
lebih bermakna.

Model pembelajaran CTL memiliki beberapa karakteristik utama 
yang membedakannya dari model pembelajaran lainnya. Menurut 
Sanjaya (2006) terdapat lima karakteristik utama dalam model ini 
sebagai berikut.
a.	 Pembelajaran dalam CTL tidak terlepas dari pengetahuan yang 

telah diperoleh sebelumnya. 
b.	 Pemerolehan dan penambahan pengetahuan baru diperoleh 

dengan cara mempelajari keseluruhan konsep terlebih dahulu, 
kemudian memperhatikan detailnya secara bertahap.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam96

c.	 Pengetahuan yang diperoleh tidak hanya untuk dihafal, tetapi juga 
untuk dipahami dan diyakini kebenarannya oleh peserta didik.

d.	 Pengalaman belajar yang diperoleh harus dapat diaplikasikan 
dalam kehidupan peserta didik sehingga tampak perubahan peri-
laku sebagai hasil dari pembelajaran.

e.	 Peserta didik didorong untuk merefleksikan kembali proses 
pembelajaran yang telah mereka lalui sehingga mereka 
dapat mengevaluasi dan mengembangkan pemahamannya. 
(Simatupang, 2019: 1).
Dalam model pembelajaran CTL, peserta didik dipandang sebagai 

individu yang sedang berkembang. Kemampuan belajar seseorang 
dipengaruhi oleh tingkat perkembangan dan keluasan pengalaman 
yang dimilikinya. Peran pendidik bukan sebagai instruktur yang 
memaksakan kehendak, melainkan sebagai fasilitator yang membantu 
peserta didik untuk belajar sesuai dengan tahap perkembangannya.

Pendidik memiliki tanggung jawab dalam memilih bahan ajar 
yang relevan dan menarik bagi peserta didik. Proses pembelajaran 
dalam CTL menekankan pencarian keterkaitan antara konsep yang 
baru dengan pengalaman sebelumnya. Selain itu, pendidik juga harus 
memfasilitasi proses asimilasi dan akomodasi peserta didik dalam 
memahami serta membangun skema kognitif baru.

Pembelajaran berbasis CTL terdiri dari beberapa tahapan yang 
harus diterapkan secara sistematis agar hasil belajar dapat optimal. 
Berikut adalah contoh tahapan pembelajaran CTL dalam konteks 
pembelajaran tentang fungsi lembaga di Indonesia.
a.	 Kegiatan pendahuluan

Kegiatan pendahuluan dalam pembelajaran bertujuan untuk 
mempersiapkan siswa dengan menjelaskan kompetensi yang akan 
dicapai, menyampaikan manfaat materi, serta menghubungkannya 
dengan kehidupan sehari-hari. Pendidik juga perlu menjelas-
kan prosedur pembelajaran, seperti metode CTL, dan memberi 
kesempatan bagi siswa untuk bertanya tentang tugas yang akan 
dikerjakan. Tahap ini penting untuk memotivasi siswa, memberi 
pemahaman yang jelas, serta menumbuhkan keterlibatan dan rasa 
ingin tahu dalam proses pembelajaran.



97Model-Model Pendidikan Agama Islam 

b.	 Kegiatan inti
Kegiatan inti dalam pembelajaran fokus pada penerapan penge-
tahuan melalui praktik dan diskusi. Dalam model CTL, pembela-
jaran melibatkan aktivitas di dalam dan luar kelas, seperti observasi 
lapangan untuk memperdalam pemahaman. Siswa juga diajak 
mengaitkan materi dengan pengalaman nyata, serta berdiskusi 
dalam kelompok untuk memperdalam konsep yang dipelajari, 
seperti peran lembaga negara dalam pemerintahan.

c.	 Kegiatan penutup
Tahap penutup berfokus pada evaluasi dan refleksi. Pendidik 
membantu siswa menyimpulkan hasil pembelajaran. Evaluasi 
dilakukan untuk mengukur pemahaman siswa baik melalui tes, 
kuis, ataupun penilaian tugas terkait observasi atau studi kasus. 
Selain itu, siswa diberi kesempatan untuk merefleksikan proses 
pembelajaran, merenungkan apa yang telah dipelajari, perasaan 
selama pembelajaran, dan hal-hal yang perlu diperbaiki di masa 
mendatang, untuk meningkatkan kesadaran serta pengembangan 
diri mereka (Simatupang, 2019: 334).
Dengan mengikuti tahapan-tahapan tersebut secara sistematis, 

pembelajaran berbasis CTL dapat membantu siswa untuk lebih aktif, 
terlibat, dan menghubungkan materi pelajaran dengan kehidupan nyata 
mereka. Model ini juga memberikan kesempatan bagi siswa untuk bela-
jar dengan cara yang lebih kontekstual dan menyenangkan, serta dapat 
meningkatkan pemahaman mereka terhadap materi yang diajarkan.

2.	 Model pembelajaran berbasis web (e-learning)
Model pembelajaran berbasis web (e-learning) di Indonesia dimulai 
dengan penerapan Universitas Terbuka (UT) yang mengintegrasikan 
pembelajaran jarak jauh menggunakan media elektronik. Sebelumnya, 
pembelajaran jarak jauh menghadapi tantangan utama berupa kurang-
nya interaksi antara pendidik dan peserta didik. Namun, dengan adanya 
internet interaksi ini bisa dilakukan baik secara real-time, seperti dalam 
classroom online dan video conference maupun non-real-time melalui 
mailing list atau forum diskusi. Meskipun tidak sepenuhnya meng-
gantikan pembelajaran tatap muka, teknologi ini memungkinkan 
komunikasi dan interaksi yang efektif.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam98

E-learning merupakan proses pembelajaran yang dilakukan secara 
online dengan memanfaatkan teknologi internet. Dalam model ini, 
materi pembelajaran dapat diakses kapan saja dan di mana saja dengan 
menggunakan platform berbasis web. Hal ini memungkinkan fleksibi-
litas dalam proses pembelajaran, memungkinkan peserta didik untuk 
belajar sesuai dengan kecepatan dan waktu mereka. Pembelajaran 
berbasis web ini juga menawarkan fitur interaktif, seperti diskusi 
online dan kuis yang meningkatkan keterlibatan peserta didik dalam 
proses belajar.

Karakteristik pembelajaran berbasis web mencakup penggunaan 
materi pembelajaran yang terdiri dari teks, grafik, video, audio, dan 
animasi, serta adanya aplikasi komunikasi real-time dan non-real-time. 
Semua materi disimpan di web server dan dapat diakses oleh peserta 
didik kapan saja. Model pembelajaran ini sangat bermanfaat dalam 
situasi seperti pandemi Covid-19, di mana pembelajaran online menjadi 
solusi utama untuk tetap menjaga kelangsungan pendidikan.

Kelebihan dari pembelajaran berbasis web adalah fleksibilitas 
waktu dan tempat belajar, kemampuan untuk menyesuaikan dengan 
karakteristik dan kecepatan peserta didik, serta kesempatan untuk 
mengakses informasi dari berbagai sumber di internet. E-learning 
juga mendorong peserta didik untuk lebih mandiri dan aktif dalam 
belajar. Untuk memastikan keberhasilan program e-learning, dibu-
tuhkan dukungan perangkat teknologi yang memadai, perencanaan 
yang matang, dan peran fasilitator yang kompeten dalam mengimple-
mentasikan teknologi serta menyelenggarakan kegiatan pembelajaran 
(Simatupang, 2019: 376).

3.	 Model pembelajaran kooperatif (cooperative learning)
Pembelajaran kooperatif adalah strategi yang menekankan kerja sama 
antarpeserta didik dalam kelompok untuk mencapai tujuan pembel-
ajaran bersama. Dalam model ini, peserta didik saling berbagi penge-
tahuan, pengalaman, dan tanggung jawab, yang membantu mereka 
menyadari kelebihan serta kekurangan masing-masing. Langkah-
langkahnya mencakup penjelasan tujuan, pengelompokan peserta 
didik, pembelajaran dalam kelompok, dan evaluasi hasil (Huda, 2013: 
111).



99Model-Model Pendidikan Agama Islam 

Model ini memiliki beberapa karakteristik utama, antara lain setiap 
anggota kelompok memiliki peran yang jelas, terdapat interaksi lang-
sung antarsiswa, setiap anggota bertanggung jawab atas pembelajaran 
dirinya dan temannya, serta guru berperan sebagai fasilitator dan bukan 
hanya penyampai materi. Model ini menekankan interaksi antarsiswa 
dengan pengaturan tugas yang jelas dalam kelompok (Putra, 2014: 12).

Guru dalam model kooperatif berfungsi sebagai fasilitator, medi-
ator, motivator, dan evaluator. Guru menciptakan suasana kelas yang 
nyaman, mendukung siswa untuk berkomunikasi, serta mengatur 
pembagian tugas dalam kelompok. Selain itu, guru juga membantu 
membina keterampilan sosial siswa, termasuk kemampuan untuk 
menerima pendapat orang lain, dan menyelesaikan perbedaan penda-
pat secara sehat. Guru juga bertanggung jawab dalam menata ling-
kungan kelas agar mendukung kerja sama yang efektif (Isjoni, 2014: 62).

Model ini memiliki berbagai kelebihan, antara lain meningkat-
kan harga diri individu, memperbesar penerimaan terhadap perbe-
daan, mengurangi konflik antarpribadi, meningkatkan pemahaman 
mendalam, serta memperbaiki kepekaan dan toleransi. Pembelajaran 
kooperatif juga membantu memperkuat hubungan sosial antarpeserta 
didik dan meningkatkan kemampuan mereka dalam berpikir kritis 
serta memecahkan masalah.

Dalam pembelajaran kooperatif, terdapat beberapa langkah yang 
perlu diperhatikan untuk memastikan efektivitas metode ini dalam 
proses belajar mengajar. Langkah-langkah tersebut bertujuan untuk 
menciptakan lingkungan belajar yang lebih interaktif dan kolaboratif 
di antara peserta didik. Berikut adalah tahapan-tahapan utama dalam 
pembelajaran kooperatif.
a.	 Penjelasan tentang tujuan dan materi pembelajaran

Langkah pertama dalam pembelajaran kooperatif adalah menje-
laskan tujuan dan materi pembelajaran kepada peserta didik. Guru 
memberikan gambaran umum tentang apa yang akan dipelajari 
dan pentingnya materi tersebut. Penjelasan ini bertujuan memba-
ngun ekspektasi dan memberikan arah yang jelas, serta membantu 
siswa lebih siap mental dalam menghadapi pembelajaran. Menurut 
Isjoni (2014) guru juga memastikan siswa memahami peran 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam100

mereka dalam pembelajaran kooperatif agar lebih termotivasi 
dan terarah.

b.	 Mengelompokkan peserta didik ke dalam kelompok belajar
Langkah kedua dalam pembelajaran kooperatif adalah pemben-
tukan kelompok belajar. Peserta didik dibagi ke dalam kelompok 
heterogen dengan berbagai latar belakang kemampuan dan karak-
teristik untuk mengoptimalkan interaksi serta saling membantu. 
Pembentukan kelompok yang efektif mempertimbangkan jumlah 
anggota yang seimbang dan keberagaman kemampuan, serta 
memberikan petunjuk jelas tentang cara bekerja bersama untuk 
mencapai tujuan pembelajaran.

c.	 Belajar dalam kelompok
Setelah kelompok terbentuk, peserta didik melanjutkan dengan 
belajar dalam kelompok. Di tahap ini mereka bekerja sama untuk 
memecahkan masalah, mengerjakan tugas, atau berdiskusi menge-
nai materi. Interaksi antar-anggota kelompok sangat penting untuk 
saling berbagi pengetahuan. Guru berperan sebagai fasilitator, 
memantau diskusi, dan memberikan bimbingan atau tugas yang 
mendorong kolaborasi.

d.	 Melakukan penilaian
Langkah terakhir dalam pembelajaran kooperatif adalah peni-
laian yang mencakup hasil belajar individu dan kinerja kelom-
pok. Penilaian melibatkan tes individu, penilaian kelompok, 
dan penilaian diri untuk merefleksikan kontribusi peserta didik. 
Penilaian ini membantu guru dan siswa mengevaluasi keberhasilan 
pembelajaran kooperatif serta aspek yang perlu diperbaiki. Isjoni 
dalam (Widiasworo, 2018: 161) menekankan pentingnya penilaian 
komprehensif yang mencakup pencapaian materi, kemampuan 
kerja sama, dan keterampilan sosial.
Langkah-langkah pembelajaran kooperatif yang meliputi penje-

lasan tujuan dan materi pembelajaran, pembentukan kelompok, belajar 
dalam kelompok, dan melakukan penilaian, semuanya memiliki peran 
penting dalam menciptakan pengalaman belajar yang efektif serta 
menyeluruh. Melalui kolaborasi dalam kelompok, peserta didik tidak 
hanya memahami materi lebih dalam, tetapi juga mengembangkan 



101Model-Model Pendidikan Agama Islam 

keterampilan sosial dan keterampilan kerja tim yang sangat berguna 
dalam kehidupan sehari-hari.

4.	 Model pembelajaran tematik
Model pembelajaran tematik adalah pendekatan yang mengintegrasi-
kan berbagai mata pelajaran dalam satu tema, memungkinkan siswa 
untuk belajar secara terpadu dan memperoleh pengalaman yang lebih 
bermakna. Dalam model ini, tema berfungsi sebagai penghubung 
antara berbagai sub-tema dan topik dari berbagai mata pelajaran yang 
memungkinkan siswa untuk melihat hubungan antarkonsep. 

Pembelajaran tematik mendorong siswa untuk belajar aktif, karena 
menggunakan tema yang relevan dan menarik, serta dapat dilaku-
kan dengan memanfaatkan teknologi untuk menciptakan pembela-
jaran yang kreatif dan tidak monoton. Pembelajaran tematik memiliki 
beberapa karakteristik, antara lain berpusat pada siswa, memberikan 
pengalaman langsung, dan memfasilitasi pemahaman konsep secara 
utuh. Karakteristik lainnya termasuk fleksibilitas dalam mengaitkan 
pembelajaran dengan kehidupan nyata, serta kesempatan bagi siswa 
untuk mengoptimalkan potensi sesuai bakat dan minat mereka. 

Model ini juga mengedepankan prinsip belajar sambil bermain 
yang membuat pembelajaran menjadi lebih menyenangkan dan mena-
rik. Pemilihan tema dalam pembelajaran tematik dapat dilakukan oleh 
guru atau siswa, dengan tema yang relevan dengan kehidupan siswa 
untuk memastikan materi pelajaran lebih mudah dipahami dan lebih 
berkesan. Pemilihan tema yang tepat akan memfasilitasi siswa untuk 
lebih fokus dan dapat mempelajari berbagai kompetensi dari berbagai 
mata pelajaran secara terpadu. 

Selain itu, pembelajaran tematik juga mengutamakan kompetensi 
dasar yang ingin dicapai, dengan mempertimbangkan alokasi waktu 
dan sumber daya yang ada. Kelebihan pembelajaran tematik antara 
lain dapat meningkatkan keterlibatan siswa karena relevansi tema 
dengan minat mereka, memberikan pengalaman belajar yang lebih 
berkesan, serta mengembangkan keterampilan sosial seperti kerja 
sama dan komunikasi. Model ini menjadi salah satu cara yang efektif 
untuk menciptakan pembelajaran yang menyeluruh, menyenangkan, 
dan bermakna bagi siswa (Hamdayama, 2016: 183).



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam102

Keempat model pembelajaran aktif memiliki keunggulan masing-
masing dan dapat dikombinasikan sesuai kebutuhan untuk mencipta-
kan pengalaman belajar yang efektif. Dalam konteks pendidikan agama 
Islam (PAI), penerapan model-model ini membuat pembelajaran lebih 
menarik, interaktif, dan melibatkan siswa secara aktif. Hal ini membantu 
siswa memahami ajaran Islam dengan lebih mendalam dan aplikatif, serta 
meningkatkan keterampilan yang berguna dalam kehidupan sehari-hari.

Model Pembelajaran Integratif
Model pembelajaran integratif adalah pendekatan yang mengedepankan 
penggabungan berbagai bidang studi dalam satu pengalaman pembelajaran 
yang utuh. Konsep ini didasarkan pada prinsip konstruktivisme yang meli-
hat belajar sebagai proses aktif di mana siswa membangun pemahaman 
mereka melalui pengalaman langsung dan penghubungan antara pengeta-
huan yang telah ada dengan pengetahuan baru. Secara garis besar, model ini 
mengutamakan pendekatan induktif yang mengarah pada pengembangan 
pemahaman melalui eksplorasi topik-topik yang relevan dengan kehidupan 
nyata, memungkinkan siswa untuk menghubungkan berbagai konsep dari 
berbagai disiplin ilmu yang berbeda.

Pada dasarnya, pembelajaran integratif sangat dipengaruhi oleh teori 
konstruktivisme yang dipopulerkan oleh tokoh-tokoh seperti Piaget dan 
Vygotsky. Dalam pandangan konstruktivisme, siswa tidak hanya menerima 
informasi secara pasif, tetapi mereka aktif terlibat dalam proses pembela-
jaran dengan merekonstruksi makna dari pengetahuan yang mereka terima. 
Model pembelajaran ini menekankan pentingnya pengalaman langsung 
bagi siswa, di mana mereka tidak hanya mempelajari konsep-konsep terpi-
sah, tetapi mengintegrasikannya dalam konteks kehidupan nyata mereka 
(Usman, 2006: 1).

Salah satu perbedaan yang mencolok antara model pembelajaran 
integratif dengan model induktif terletak pada topik yang diajarkan. Model 
induktif umumnya dirancang untuk mengajarkan topik tertentu yang lebih 
terstruktur, seperti prinsip-prinsip, konsep-konsep dasar, dan aturan-
aturan akademik. Topik-topik yang diajarkan dalam model induktif lebih 
terfokus dan cenderung terpisah, sedangkan model integratif mengajarkan 



103Model-Model Pendidikan Agama Islam 

kombinasi dari berbagai topik yang saling berkaitan dengan fokus pada 
pengorganisasian pengetahuan dalam bentuk yang lebih luas. 

Pembelajaran integratif dalam pendidikan agama Islam (PAI) sangat 
relevan karena dapat menghubungkan berbagai disiplin ilmu dengan nilai-
nilai Islam, sehingga siswa tidak hanya memahami konsep keagamaan 
secara teoretis, tetapi juga dapat mengaplikasikannya dalam kehidupan 
sehari-hari. Dengan menerapkan prinsip-prinsip pembelajaran integratif, 
PAI menjadi lebih bermakna dan sesuai dengan realitas kehidupan siswa. 
Berikut adalah bagaimana setiap prinsip pembelajaran integratif dapat 
diterapkan dalam PAI.
1.	 Penggalian tema dalam PAI

Tema dalam PAI dapat diambil dari kehidupan sehari-hari siswa, 
seperti kejujuran, kerja sama, kepedulian sosial, dan tanggung jawab. 
Misalnya, tema “Etika dalam Bermedia Sosial” dapat menghubungkan 
konsep akhlak Islam, hukum Islam terkait gibah dan fitnah, serta ilmu 
teknologi dan komunikasi. Dengan demikian, siswa memahami bahwa 
ajaran Islam tidak terpisah dari perkembangan zaman. 

2.	 Pengolahan pembelajaran dalam PAI
Pembelajaran PAI harus dirancang secara bertahap dan sistematis, 
dimulai dari pemahaman dasar hingga aplikasi dalam kehidupan nyata. 
Misalnya, dalam pembahasan zakat siswa tidak hanya mempelajari dalil 
dan hukumnya, tetapi juga melakukan simulasi penghitungan zakat, 
memahami dampak sosialnya, bahkan melakukan aksi nyata seperti 
program berbagi dengan kaum duafa.

3.	 Evaluasi dalam PAI
Evaluasi dalam PAI tidak hanya berfokus pada hafalan ayat atau pema-
haman kognitif tentang fikih, tetapi juga mencakup bagaimana siswa 
menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan mereka. Misalnya, 
dalam materi salat berjemaah evaluasi dapat dilakukan dengan meng-
amati partisipasi siswa dalam salat Zuhur berjemaah di sekolah atau 
dalam materi kepedulian sosial, siswa bisa diberikan tugas proyek sosial 
yang menunjukkan implementasi nilai-nilai Islam.

4.	 Reaksi siswa terhadap pembelajaran PAI
Dalam pembelajaran integratif PAI, siswa didorong untuk aktif 
merefleksikan pengalaman belajar mereka. Guru bisa memberikan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam104

kesempatan bagi siswa untuk berbagi pengalaman bagaimana mereka 
menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, 
setelah mempelajari konsep kejujuran dalam Islam, siswa bisa berbagi 
pengalaman bagaimana mereka menghadapi dilema etika di rumah 
atau di sekolah (Ahmadi dkk., 2011: 49).

Melalui pendekatan ini, siswa tidak hanya memahami Islam sebagai 
seperangkat teori dan aturan, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang 
dapat membantu mereka menghadapi berbagai tantangan di era modern. 
Dengan demikian, pendidikan Islam dapat memainkan peran yang lebih 
efektif dalam membentuk generasi yang berakhlak mulia, berwawasan 
luas, dan siap menghadapi dinamika kehidupan dengan nilai-nilai islami 
yang kokoh. Pembelajaran integratif memiliki sejumlah karakteristik yang 
membedakannya dari pendekatan pembelajaran lainnya sebagai berikut.
1.	 Holistik

Pembelajaran integratif dalam pendidikan agama Islam (PAI) memung-
kinkan siswa memahami Islam secara holistik, di mana ajaran agama 
tidak dipelajari secara terpisah, tetapi dikaitkan dengan berbagai aspek 
kehidupan. Misalnya, konsep kejujuran tidak hanya dipelajari dalam 
konteks akhlak, tetapi juga dalam fikih muamalah, sejarah Islam, dan 
etika sosial. Pendekatan ini membantu siswa melihat bahwa Islam 
adalah sistem kehidupan yang menyeluruh.

2.	 Bermakna
Pembelajaran menjadi lebih bermakna karena menghubungkan teori 
dengan realitas yang dihadapi siswa. Misalnya, dalam materi zakat 
dan sedekah siswa tidak hanya belajar hukum-hukumnya, tetapi juga 
melakukan simulasi penghitungan zakat serta berpartisipasi dalam 
aksi sosial. Pendekatan ini memastikan bahwa ajaran Islam tidak hanya 
dihafal, tetapi juga diterapkan dalam kehidupan nyata.

3.	 Autentik
Pembelajaran integratif dalam PAI menggabungkan teori dan peng-
alaman langsung untuk meningkatkan pemahaman siswa. Misalnya 
dalam ekonomi syariah, mereka menganalisis studi kasus transaksi 
bisnis; dalam ibadah sosial, terlibat dalam aksi nyata seperti donasi dan 
wakaf; serta dalam sejarah Islam, mensimulasikan perjalanan hijrah. 
Pendekatan ini membuat pembelajaran lebih menarik dan bermakna.



105Model-Model Pendidikan Agama Islam 

4.	 Aktif
Pembelajaran integratif mendorong siswa untuk aktif secara fisik, 
intelektual, dan emosional, meningkatkan motivasi serta keterlibatan 
mereka dalam belajar PAI. Misalnya dalam fikih ibadah, siswa tidak 
hanya mempelajari teori wudu dan salat, tetapi juga mendemonstra-
sikannya dengan bimbingan teman sebaya. Dalam kajian riba, mereka 
berdebat membandingkan perspektif ekonomi konvensional dan Islam. 
Sementara dalam akhlak islami, siswa membuat vlog tentang pene-
rapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini 
menjadikan pembelajaran lebih dinamis dan bermakna.

Pembelajaran integratif dalam pendidikan agama Islam (PAI) memung-
kinkan siswa memahami ajaran Islam secara holistik, menghubungkannya 
dengan kehidupan nyata, serta mendorong keterlibatan aktif dalam proses 
belajar. Dengan pendekatan ini, PAI tidak sekadar diajarkan di kelas, tetapi 
menjadi pedoman hidup yang aplikatif sehingga siswa tidak hanya mengeta-
hui ajaran Islam, tetapi juga merasakan manfaat dan menerapkannya dalam 
keseharian. Hal ini melahirkan generasi yang tidak hanya memahami Islam 
secara tekstual, tetapi juga memiliki kesadaran kontekstual yang kuat untuk 
menghadapi tantangan zaman dengan prinsip Islam yang kokoh.

Model Pendidikan Karakter Islami
Karakter memiliki makna yang beragam, sering kali disamakan dengan 
watak, sifat, atau kepribadian seseorang. Allport mendefinisikan karak-
ter sebagai kepribadian yang dinilai dalam konteks norma-norma sosial, 
sedangkan kepribadian sendiri merupakan karakter yang tidak dinilai atau 
netral. Dalam pandangan Kretschmer, karakter merupakan keseluruhan 
kemungkinan reaksi emosional dan volisional seseorang yang terbentuk 
sepanjang hidupnya melalui perpaduan faktor internal, seperti genetika 
dan bakat alami, serta faktor eksternal seperti pendidikan dan pengalaman 
hidup (Suryabrata, 1998:21). 

Dari kedua perspektif ini, dapat disimpulkan bahwa karakter merujuk 
pada kepribadian yang berkembang berdasarkan nilai dan norma sosial 
yang dianut seseorang, serta terbentuk dari interaksi antara faktor bawaan 
dan lingkungan. Berkowitz (2004: 2) menambahkan bahwa karakter adalah 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam106

seperangkat karakteristik psikologis kompleks yang memungkinkan seseo-
rang bertindak sebagai agen moral. Karakter bersifat multidimensional dan 
berkaitan erat dengan fungsi moral seseorang, yang mencakup tujuh aspek 
utama, yakni tindakan moral, nilai moral, kepribadian moral, emosi moral, 
pemikiran moral, identitas moral, serta karakteristik dasar. 

Pendidikan karakter dalam Islam yang sering disebut sebagai moral 
atau akhlak, telah menjadi bagian tak terpisahkan sejak lahirnya Islam. Nabi 
Muhammad saw. diutus ke dunia dengan tujuan utama untuk menyempur-
nakan akhlak yang mulia. Pada masa itu, bangsa Arab masih berada dalam 
kondisi jahiliah kehidupan yang penuh dengan kebrutalan dan jauh dari 
nilai-nilai moral. Namun, melalui dakwah Rasulullah saw. masyarakat Arab 
mengalami perubahan besar, menjadi umat yang beradab, berbudaya, dan 
memiliki nilai-nilai luhur. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter bertujuan untuk memba-
ngun kembali fondasi moralitas peserta didik agar mereka tumbuh menjadi 
manusia yang mulia dan bermanfaat bagi makhluk lain. Ibnu Qayyim 
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan karakter dalam Islam adalah 
mencetak manusia sebagai ibadurrahman, yaitu hamba Allah yang berperan 
dalam kemajuan peradaban serta menjalankan fungsinya sebagai khalifah 
fil ardl (pemimpin di bumi). 

Akhlak dalam Islam dibangun berdasarkan prinsip kebaikan dan 
keburukan. Kebaikan dan keburukan ini secara fitrah dapat dikenali oleh 
hati nurani yang bersih (fitrah salimah) serta akal yang lurus. Namun, 
sering kali fitrah serta akal manusia melemah dalam menentukan mana 
yang baik dan buruk. Di sinilah peran pendidikan karakter dalam Islam, 
yaitu menanamkan kebiasaan baik melalui pemahaman fitrah yang benar. 
Dengan pendidikan yang baik, karakter mulia dapat terbentuk secara alami 
dalam diri seseorang. Pendidikan karakter dalam Islam bertumpu pada 
beberapa nilai utama sebagai berikut.
1.	 Aspek akidah, ibadah, syariat, dan akhlak

Akidah diwujudkan dalam ibadah melalui pemahaman syariat dengan 
akhlak sebagai cerminan keduanya. Ibnu Qayyim menegaskan bahwa 
ibadah lahir dari ketundukan dan kesadaran akan Allah, sehingga 
akidah yang kuat menghasilkan ibadah ikhlas serta akhlak mulia. 
Ibadah yang benar menenangkan jiwa dan meningkatkan kepedulian 



107Model-Model Pendidikan Agama Islam 

sosial. Pendidikan akhlak harus mengintegrasikan akidah, ibadah, dan 
syariat untuk membentuk karakter ber-akhlakul karimah.

2.	 Konsep insan kamil, ulul albab, dan khalifah fil ardl
Konsep insan kamil, ulul albab, dan khalifah fil ardl menekankan peran 
manusia dalam menjaga, memakmurkan bumi, serta mencapai kesem-
purnaan akhlak dan intelektual. Insan kamil adalah manusia yang saleh 
dan berilmu, khalifah fil ardl bertanggung jawab atas keseimbangan 
alam, sedangkan ulul albab senantiasa berpikir kritis, tafakur, serta 
tasyakur. Ketiga konsep ini membentuk individu berakhlak mulia 
dan berkontribusi dalam peradaban, sehingga pendidikan Islam harus 
menanamkan nilai-nilai ini demi lahirnya generasi yang saleh serta 
bertanggung jawab.

3.	 Konsep fitrah dalam pendidikan karakter
Dalam Islam, konsep fitrah menggambarkan keadaan suci manusia 
yang lahir dengan kecenderungan bertauhid dan berbuat baik, tetapi 
sangat dipengaruhi oleh lingkungan serta pendidikan. Syekh Tantawi 
Jawhari menjelaskan bahwa manusia lahir dalam keadaan iman, tetapi 
lingkungan, terutama orang tua menentukan arah keimanannya. Fitrah 
ini dipandang sebagai potensi bawaan yang harus diarahkan melalui 
pendidikan moral yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pendidikan 
karakter yang berbasis pada ajaran Rasulullah saw. bertujuan menjaga 
dan mengarahkan fitrah agar membentuk karakter qurani (Muhsinin, 
2013: 221).





109

BAB VII
INOVASI DALAM PENDIDIKAN  

AGAMA ISLAM

Urgensi Inovasi dalam PAI
Inovasi adalah ide, praktik, atau objek baru yang dianggap berbeda oleh 
individu dan bertujuan untuk mencapai tujuan tertentu. Dalam dunia 
pendidikan, inovasi merujuk pada perkenalan metode atau pendekatan 
baru yang lebih efisien untuk meningkatkan kualitas pembelajaran. Hal 
ini mencakup perubahan dalam materi, metode pengajaran, dan teknologi 
yang digunakan untuk mendukung proses belajar mengajar dengan tujuan 
memberikan hasil yang lebih baik.

Menurut Santoso S. Hamijoyo, inovasi pendidikan adalah perubahan 
baru yang disengaja dan berbeda dari yang sebelumnya, dengan tujuan untuk 
meningkatkan kemampuan dalam mencapai tujuan pendidikan. Inovasi 
ini mencakup pengembangan kurikulum, metode pengajaran, dan peman-
faatan teknologi untuk menciptakan sistem pendidikan yang lebih efektif. 
Dengan inovasi, pendidikan dapat beradaptasi dengan perubahan zaman 
dan memberikan manfaat maksimal bagi peserta didik (Sa’ud, 2010: 8).



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam110

Inovasi pendidikan dilakukan untuk mengatasi berbagai masalah 
yang ada dalam dunia pendidikan, baik itu terkait dengan metode, kuriku-
lum, teknologi, atau sistem pembelajaran. Inovasi pendidikan dapat dipa-
hami sebagai ide, metode, barang, atau bahkan pendekatan yang dianggap 
baru oleh individu atau kelompok masyarakat. Hal ini bisa berupa hasil 
inovasi (penemuan baru) atau discovery (penemuan yang baru dikenal oleh 
orang lain), yang dirancang dengan tujuan untuk memecahkan masalah 
yang dihadapi dalam pendidikan, sekaligus untuk meningkatkan kualitas 
pembelajaran dan hasil pendidikan. 

Namun, untuk memastikan inovasi pendidikan dapat berjalan dengan 
baik dan menghasilkan dampak yang positif, penting bagi para praktisi 
pendidikan untuk memahami karakteristik-karakteristik dari inovasi itu 
sendiri. Karakteristik ini mencakup sifat-sifat atau ciri-ciri yang mele-
kat pada inovasi, yang dapat memengaruhi sejauh mana inovasi tersebut 
dapat diterima dan diterapkan dalam dunia pendidikan. Pemahaman yang 
mendalam tentang karakteristik inovasi pendidikan akan membantu para 
pendidik dan pemangku kepentingan lainnya untuk merancang serta 
mengimplementasikan inovasi yang tepat, sehingga inovasi tersebut tidak 
hanya menghasilkan perubahan, tetapi juga dapat menghasilkan perbaikan 
yang lebih baik dalam kualitas pembelajaran (Naif, 2016: 2).

Inovasi dalam dunia pendidikan merupakan upaya strategis untuk 
meningkatkan efektivitas dan kualitas berbagai komponen yang mendu-
kung proses pembelajaran. Pendidikan tidak hanya berkaitan dengan 
proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga melibatkan berbagai aspek 
pendukung yang harus terus diperbarui dan ditingkatkan agar tetap relevan 
dengan perkembangan zaman. Dalam konteks ini, inovasi menjadi kunci 
utama dalam memastikan bahwa sistem pendidikan mampu beradaptasi 
dengan tantangan yang terus berkembang. Agar inovasi dalam pendidikan 
khususnya dalam PAI dapat berjalan efektif, terdapat beberapa aspek utama 
yang perlu diperhatikan sebagai berikut.
1.	 Tenaga kependidikan

Guru berperan penting dalam membentuk karakter islami peserta 
didik, sehingga diperlukan peningkatan kompetensi agar mereka dapat 
mengajarkan nilai-nilai Islam secara inovatif dan relevan. Strategi yang 
dapat diterapkan meliputi pelatihan profesional untuk meningkatkan 



111Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam 

metode pembelajaran interaktif, integrasi teknologi melalui media digi-
tal dan e-learning islami, serta penerapan metode kontekstual seperti 
problem-based learning dan project-based learning. 

2.	 Sarana dan prasarana pendidikan
Peningkatan sarana dan prasarana pendidikan Islam sangat penting 
untuk mendukung efektivitas pembelajaran PAI. Langkah yang dapat 
dilakukan meliputi penyediaan perpustakaan digital islami berisi lite-
ratur otoritatif, pemanfaatan media audiovisual seperti video pembel-
ajaran dan podcast keislaman, serta pengembangan laboratorium 
keagamaan, seperti laboratorium Al-Qur’an, studio dakwah digital, 
dan ruang praktik ibadah. 

3.	 Sistem dan konsep pendidikan
Pendidikan PAI harus diperbarui agar relevan dengan perkembangan 
zaman. Kurikulumnya perlu mengintegrasikan ilmu agama dan 
sains, didukung metode digital seperti pembelajaran daring serta AI. 
Pendekatan berbasis nilai juga penting agar peserta didik tidak hanya 
menghafal, tetapi mengamalkan ajaran Islam. Dengan inovasi ini, 
pendidikan PAI dapat mencetak generasi yang berwawasan luas dan 
berakhlak mulia (Hasbullah, 2009: 201).

Meningkatkan seluruh aspek pendidikan adalah keharusan agar tujuan 
yang dirancang tercapai secara optimal. Dalam PAI, hal ini mencakup 
pembaruan kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dan sains, 
metode pembelajaran berbasis teknologi seperti daring serta AI, dan 
pendekatan berbasis nilai agar peserta didik tidak hanya menghafal, tetapi 
juga menginternalisasi ajaran Islam. Dukungan fasilitas seperti perpusta-
kaan digital dan laboratorium keagamaan juga penting untuk mendukung 
pembelajaran yang lebih efektif. Dengan sinergi antara pendidik, institusi, 
dan masyarakat, pendidikan Islam dapat mencetak generasi yang cerdas, 
berakhlak, serta siap menghadapi tantangan zaman.

Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran PAI
Teknologi adalah salah satu aspek yang sangat berpengaruh dalam kehi-
dupan manusia, terutama di era modern yang ditandai dengan perkem-
bangan pesat dalam berbagai bidang. Secara umum, teknologi dapat 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam112

diartikan sebagai penerapan ilmu pengetahuan untuk menciptakan alat, 
sistem, atau metode yang dapat membantu manusia dalam menyelesaikan 
berbagai permasalahan dan meningkatkan efisiensi dalam kehidupan 
sehari-hari. Teknologi memengaruhi berbagai sektor seperti jasa layanan 
publik, perindustrian, perkantoran, pendidikan, teknik, dan perdagangan. 

Di sektor pendidikan, teknologi telah mengubah cara pembelajaran 
dengan membuatnya lebih interaktif melalui e-learning, platform digital, 
dan multimedia. Dengan adanya e-learning, pembelajaran menjadi lebih 
fleksibel, dapat diakses kapan saja dan di mana saja. Platform seperti Google 
Classroom dan Moodle memudahkan guru dalam menyampaikan materi 
serta berinteraksi dengan siswa. Selain itu, penggunaan multimedia seperti 
video dan simulasi interaktif, membantu siswa memahami konsep lebih 
mudah serta menarik. Teknologi juga memungkinkan pembelajaran yang 
lebih personal disesuaikan dengan kebutuhan masing-masing siswa, serta 
mendukung kolaborasi global melalui platform digital, menjadikan pendi-
dikan lebih efisien dan inklusif (Khairil dan Ginta, 2012: 29).

Teknologi informasi (TI) berperan penting dalam dunia pendidikan 
dengan menyediakan sarana dan sistem yang memungkinkan pengolahan, 
penyimpanan, serta penyebaran informasi secara lebih efisien dan cepat. 
Dengan adanya teknologi ini, guru dapat menyusun, mengorganisasikan, 
dan menyampaikan materi pembelajaran secara lebih interaktif, sementara 
siswa dapat memperoleh informasi dari berbagai sumber dengan lebih 
mudah. Selain itu, TI juga memfasilitasi komunikasi yang lebih efektif antara 
guru dan siswa melalui email, forum diskusi online, serta video konferensi, 
sehingga proses pembelajaran menjadi lebih fleksibel dan dapat disesuaikan 
dengan kebutuhan individu.

Pengolahan data dalam teknologi informasi juga berperan dalam 
mendukung administrasi pendidikan, mulai dari pencatatan data siswa, 
evaluasi hasil belajar, hingga pengelolaan sistem akademik di sekolah dan 
perguruan tinggi. Sistem informasi akademik yang terintegrasi memungkin-
kan pihak sekolah atau universitas untuk menyusun kurikulum, memantau 
kehadiran siswa, serta mengevaluasi perkembangan akademik mereka 
secara lebih akurat dan transparan. Selain itu, teknologi ini memungkinkan 
analisis data untuk meningkatkan metode pembelajaran yang lebih efektif 
berdasarkan pola dan kebutuhan siswa (Uno dan Lamatenggo, 2010: 57).



113Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam 

Dengan adanya teknologi, pembelajaran dapat menjadi lebih menarik, 
interaktif, dan efisien, sehingga siswa lebih mudah memahami materi serta 
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Beberapa teknologi yang 
dapat diterapkan dalam pembelajaran PAI sebagai berikut.
1.	 Teknologi informasi berbasis visual

Teknologi informasi berbasis visual berperan penting dalam pembel-
ajaran pendidikan agama Islam (PAI) dengan membuat penyam-
paian materi lebih menarik dan interaktif. Penggunaan PowerPoint 
memungkinkan guru menyajikan poin-poin penting secara sistematis, 
membantu siswa memahami konsep dengan lebih baik dan mengu-
rangi kejenuhan. Selain itu, penggunaan Macromedia Flash dapat 
menampilkan teks, suara, dan video yang relevan dengan materi, seperti 
ilustrasi kiamat sughra serta kubra dalam pembelajaran iman kepada 
Hari Akhir. Teknologi ini menjadikan pembelajaran lebih dinamis, 
mudah dipahami, dan meningkatkan keterlibatan siswa dalam mema-
hami konsep agama secara lebih mendalam.

2.	 Teknologi informasi berbasis audio
Teknologi berbasis audio berperan penting dalam pembelajaran PAI, 
terutama dalam pengajaran Al-Qur’an dan tajwid. Audio streaming 
memungkinkan siswa mendengarkan rekaman bacaan kapan saja 
untuk meningkatkan pelafalan mereka. Podcast islami memberikan 
fleksibilitas belajar, memungkinkan siswa memperoleh wawasan keis-
laman di mana saja. Selain itu, aplikasi seperti Quran Pro dan Muslim 
Pro membantu melatih makhraj dan tajwid melalui fitur audio inter-
aktif. Dengan teknologi ini, pembelajaran PAI menjadi lebih efektif, 
interaktif, dan mudah diakses, membantu siswa memahami ilmu 
agama secara lebih mendalam.

3.	 Teknologi informasi berbasis visual-audio
Penggunaan teknologi yang menggabungkan visual dan audio membuat 
pembelajaran lebih interaktif dan mudah dipahami. Teknologi infor-
masi berbasis visual-audio seperti Computer Assisted Instruction (CAI) 
memungkinkan siswa belajar mandiri melalui modul interaktif berbasis 
teks, suara, dan gambar. Multimedia interaktif, seperti CD atau perang-
kat lunak pembelajaran membantu penyampaian materi melalui film 
atau animasi. Selain itu, virtual reality (VR) memberikan pengalaman 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam114

belajar mendalam, seperti simulasi perjalanan ke Makkah atau visuali-
sasi sejarah Islam. Teknologi ini membuat pembelajaran lebih menarik 
dan efektif.

4.	 Teknologi informasi berbasis internet
Internet memberikan banyak peluang dalam pembelajaran PAI dengan 
berbagai metode berbasis digital. Penggunaan email mempermudah 
pengumpulan tugas serta komunikasi antara guru dan siswa, sementara 
forum diskusi online memungkinkan akses materi kapan saja. Web 
blog dan platform e-learning seperti Google Classroom membantu 
penyebaran bahan ajar, sedangkan media sosial seperti YouTube serta 
Instagram menyajikan materi dalam bentuk video dan infografis. 
Selain itu, gamifikasi melalui kuis interaktif berbasis Islam membuat 
pembelajaran lebih menarik. Dengan teknologi ini, pembelajaran PAI 
menjadi lebih fleksibel, interaktif, dan efektif (Nuryana, 2018: 80—84).

Pemanfaatan teknologi informasi dalam pembelajaran PAI membe-
rikan banyak manfaat, seperti meningkatkan keterlibatan siswa, memu-
dahkan akses materi, dan membuat pembelajaran lebih menarik. Dengan 
berbagai pilihan teknologi yang tersedia, GPAI dapat mengadaptasi metode 
pembelajaran sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik siswa. Oleh karena 
itu, penting bagi guru untuk terus mengembangkan keterampilan digital 
agar dapat mengoptimalkan penggunaan teknologi dalam pembelajaran. 
Selain itu, perlu adanya dukungan dari pemerintah dan lembaga pendidikan 
untuk memastikan akses yang merata terhadap teknologi bagi semua siswa 
guna meningkatkan kualitas pendidikan agama Islam di era digital ini.

Inovasi Media Pembelajaran
Inovasi media pembelajaran merupakan aspek krusial dalam transformasi 
pendidikan modern yang bertujuan untuk meningkatkan efektivitas, efisi-
ensi, dan daya tarik dalam proses belajar mengajar seiring dengan perkem-
bangan teknologi serta perubahan kebutuhan peserta didik di era digital. 
Media pembelajaran berperan penting dalam meningkatkan efektivitas 
proses belajar dengan merangsang minat dan motivasi siswa. Menurut 
Arsyad (2003: 4) media adalah komponen sumber belajar yang mengandung 
materi instruksional dan dapat mendorong siswa untuk belajar. 



115Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam 

Media pembelajaran dapat menyalurkan pesan dan merangsang 
pikiran, perasaan, serta perhatian siswa untuk belajar secara terarah dan 
terkendali. Inovasi media pembelajaran merupakan pengembangan atau 
pembaruan dalam penggunaan media yang bertujuan untuk mengatasi 
permasalahan dalam proses pembelajaran. Inovasi ini memiliki peran 
penting dalam meningkatkan minat belajar siswa, memperbaiki kualitas 
pembelajaran, serta memperdalam pemahaman dan pengetahuan yang 
diperoleh siswa. Dengan inovasi media pembelajaran, berbagai materi dapat 
disajikan dengan cara yang lebih menarik dan interaktif, sehingga peserta 
didik lebih termotivasi untuk belajar. 

Tujuan utama inovasi media pembelajaran adalah menciptakan 
pendidikan yang lebih berkualitas, efektif, dan menarik bagi peserta didik. 
Menurut Susanto (2021: 66) inovasi dalam media pembelajaran dapat 
membantu guru menyampaikan materi dengan lebih mudah, sekaligus 
membangun suasana belajar yang lebih menyenangkan dan interaktif. 
Dengan media yang inovatif, siswa lebih fokus dalam menerima informasi 
dan lebih mudah memahami konsep yang diajarkan. 

Dalam jangka panjang, inovasi media pembelajaran berkontribusi 
terhadap peningkatan hasil belajar serta kesiapan siswa dalam menghadapi 
tantangan pendidikan di era modern. Berikut adalah beberapa contoh 
inovasi media pembelajaran yang dapat diterapkan dalam proses pembel-
ajaran. 
1.	 YouTube sebagai media pembelajaran

YouTube sebagai media pembelajaran di era digital membantu siswa 
memahami materi secara visual dan interaktif. Guru dapat mena-
yangkan video edukatif untuk membuat pembelajaran lebih menarik. 
Tantangan seperti kurangnya fokus siswa dapat diatasi dengan peri-
ngatan ringan atau pembelajaran kelompok. Strategi ini meningkat-
kan tanggung jawab dan kerja sama siswa, menjadikan YouTube alat 
pembelajaran yang efektif.

2.	 Game-based learning (GBL)
Pembelajaran berbasis permainan (game-based learning) adalah 
metode inovatif yang mengintegrasikan permainan dalam proses 
belajar untuk meningkatkan keterlibatan siswa. Dengan kemajuan 
teknologi, banyak siswa terbiasa bermain game sehingga pendekatan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam116

ini membuat pembelajaran lebih menarik dan interaktif. Selain meng-
asah kecerdasan, metode ini juga mendorong kerja sama, komunikasi, 
dan pemecahan masalah. Game-based learning dapat diterapkan di 
berbagai bidang studi dengan umpan balik langsung, membantu siswa 
memahami konsep secara lebih efektif dan menyenangkan (Pratiwi, 
2022: 215).

3.	 Pembelajaran berbasis video
Video adalah media pembelajaran efektif yang menyajikan materi 
secara visual melalui animasi, ilustrasi, atau penjelasan langsung, 
sehingga memudahkan siswa memahami konsep yang kompleks. 
Dengan elemen audio-visual, video meningkatkan keterlibatan siswa 
dan memungkinkan mereka mengulang materi sesuai kebutuhan. 
Penggunaannya dalam berbagai mata pelajaran, seperti sains dan 
sejarah, membuat pembelajaran lebih interaktif serta menarik, dan 
membantu mentransfer pengetahuan dengan lebih efektif.

4.	 Pembelajaran berbasis virtual reality (VR)
Teknologi virtual reality (VR) menghadirkan pengalaman belajar 
yang lebih interaktif dan imersif, memungkinkan siswa menjelajahi 
lingkungan atau situasi yang sulit diakses, seperti situs sejarah atau luar 
angkasa. Dengan visualisasi tiga dimensi yang realistis, VR membantu 
siswa memahami konsep kompleks dengan lebih mudah dibandingkan 
metode konvensional. Selain meningkatkan keterlibatan dan motivasi 
belajar, VR juga mendorong eksplorasi mandiri serta kreativitas siswa. 
Seiring perkembangan teknologi, penerapan VR dalam pendidikan 
berpotensi menciptakan pembelajaran yang lebih menarik, efektif, dan 
bermakna di berbagai bidang.

Inovasi dalam media pembelajaran menjadi langkah penting dalam 
meningkatkan kualitas pendidikan di era digital. Penggunaan YouTube, 
game-based learning, video pembelajaran, dan virtual reality merupakan 
beberapa metode yang dapat diterapkan untuk menciptakan pengalaman 
belajar yang lebih menarik serta interaktif. Dengan pemanfaatan tekno-
logi ini, guru dapat menyampaikan materi dengan cara yang lebih kreatif, 
sementara siswa dapat belajar dengan lebih efektif dan menyenangkan. 



117Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam 

Pengembangan Model Blended Learning untuk PAI
Blended learning yang awalnya dikenal sebagai pembelajaran hibrida, meru-
pakan konsep inovatif dalam dunia pendidikan yang menggabungkan 
pembelajaran tatap muka, online, dan offline. Istilah blended sendiri berarti 
campuran atau kombinasi, sedangkan learning merujuk pada pembelajaran. 
Model ini muncul sebagai respons terhadap perkembangan teknologi dan 
kebutuhan akan metode pembelajaran yang lebih fleksibel serta adaptif 
terhadap berbagai kondisi. 

Blended learning memungkinkan siswa untuk mendapatkan penga-
laman belajar yang lebih variatif, di mana mereka tidak hanya menerima 
materi secara langsung dari guru dalam kelas tradisional, tetapi juga dapat 
mengakses sumber belajar secara digital melalui platform online. Dengan 
pendekatan ini, siswa memiliki keleluasaan dalam mengatur waktu belajar 
mereka, mengulang materi yang sulit dipahami, serta mengembangkan 
pemahaman yang lebih mendalam terhadap suatu topik (Abdullah, 2018: 
859).

Blended learning atau pembelajaran campuran merupakan pendekatan 
yang menggabungkan pembelajaran tatap muka dengan pembelajaran 
online, yang memungkinkan siswa untuk belajar dengan cara yang lebih 
fleksibel dan sesuai dengan perkembangan teknologi. Dalam konteks pendi-
dikan agama Islam (PAI), model ini sangat relevan karena dapat meningkat-
kan kualitas dan efektivitas proses pembelajaran dengan mengintegrasikan 
nilai-nilai agama dengan teknologi yang berkembang pesat. 

Pembelajaran PAI diharapkan dapat menciptakan lingkungan belajar 
yang lebih interaktif dan mendalam, di mana siswa tidak hanya memperoleh 
pengetahuan agama, tetapi juga mengembangkan keterampilan berpikir 
kritis serta penerapan agama dalam kehidupan sehari-hari. Berikut adalah 
beberapa model pembelajaran blended learning yang dapat diterapkan 
dalam pembelajaran PAI.
1.	 Rotation model

Model rotation dalam pembelajaran PAI menekankan keberagaman 
kegiatan untuk meningkatkan pemahaman siswa secara menyeluruh. 
Siswa bergiliran mengikuti pembelajaran tatap muka dan online sesuai 
jadwal yang ditentukan. Dalam konteks PAI, model ini dapat mencakup 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam118

berbagai aspek ajaran Islam, seperti membaca Al-Qur’an, mempelajari 
hadis, fikih, dan sejarah Islam melalui sumber online, serta berdiskusi 
dan mempraktikkan ajaran agama dalam sesi tatap muka. Dengan 
pendekatan ini, siswa memperoleh pemahaman yang lebih holistik 
dan aplikatif terhadap nilai-nilai agama Islam.

2.	 Flex model
Model flex memberikan kesempatan bagi siswa untuk belajar mandiri 
dengan dukungan minimal dari pendidik. Dalam pembelajaran PAI, 
model ini memungkinkan siswa mengakses materi secara online, 
seperti video, artikel, atau modul tentang tafsir Al-Qur’an, fikih, dan 
sejarah Islam, kapan saja sesuai waktu luang mereka. Pendekatan 
ini memungkinkan pemahaman yang lebih personal dan disesuai-
kan dengan kebutuhan siswa, sementara pendidik tetap memberikan 
dukungan dalam sesi tatap muka untuk membahas materi yang lebih 
kompleks.

3.	 Self-blend model
Model self-blend memberikan kesempatan bagi siswa untuk memper-
dalam pengetahuan agama melalui kursus atau materi online di luar 
pembelajaran yang ditawarkan di sekolah. Siswa yang tertarik pada 
topik seperti sejarah Islam atau tafsir tertentu dapat mengikuti kursus 
online atau webinar. Pembelajaran PAI di sekolah tetap dilakukan mela-
lui sesi tatap muka, tetapi siswa yang bermotivasi tinggi dapat meleng-
kapi pemahaman mereka dengan kursus online yang memperluas 
wawasan tentang fikih kontemporer, akhlak, dan isu-isu keagamaan 
modern, sesuai minat pribadi mereka.

4.	 Enriched virtual model
Model enriched virtual dalam pembelajaran PAI menggabungkan 
pembelajaran tatap muka dan interaksi online yang mendalam. Siswa 
mengikuti diskusi dan latihan ibadah secara langsung di kelas, semen-
tara materi teoretis seperti membaca Al-Qur’an atau fikih dapat diakses 
secara online. Model ini juga efektif dalam pembelajaran jarak jauh, 
memungkinkan siswa mengakses materi tambahan atau mengikuti 
kelas khusus tentang isu-isu tertentu dalam Islam yang tidak dapat 
dibahas secara mendalam dalam sesi tatap muka. Pendekatan ini 



119Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam 

mendukung pengalaman belajar yang lebih beragam dan mendalam 
(Sabara dan Hamid, 2022: 82).

Pengembangan model blended learning untuk pembelajaran PAI 
memberikan peluang yang sangat besar untuk meningkatkan kualitas 
pendidikan agama, baik di sekolah maupun di luar kelas. Dengan model-
model seperti rotation, flex, self-blend, dan enriched virtual, siswa dapat 
belajar lebih interaktif, fleksibel, serta mendalam tentang ajaran Islam. 
Model blended learning tidak hanya memfasilitasi pembelajaran yang lebih 
variative, tetapi juga meningkatkan keterlibatan siswa dalam pembelajaran 
agama Islam baik secara teori maupun praktik.





121

BAB VIII
PENGEMBANGAN KURIKULUM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Prinsip-Prinsip Pengembangan Kurikulum PAI
Secara etimologis, kurikulum berasal dari bahasa Yunani yaitu kata curir 
yang berarti pelari dan curare yang berarti tempat berpacu. Istilah kuri-
kulum ini muncul dalam konteks olahraga pada zaman Romawi Kuno di 
Yunani, yang merujuk pada jarak yang harus ditempuh oleh pelari dari 
garis start hingga garis finish. Kurikulum dapat dipahami sebagai suatu 
perjalanan atau proses yang harus dilalui untuk mencapai tujuan tertentu. 
Dalam bahasa Arab, kata yang sering digunakan untuk kurikulum adalah 
manhaj, yang memiliki makna jalan terang atau petunjuk yang dilalui oleh 
manusia dalam berbagai bidang kehidupan. 

Menurut S. Nasution (1989: 5) kurikulum dapat didefinisikan sebagai 
suatu rencana yang disusun untuk melancarkan proses belajar mengajar 
di bawah bimbingan dan tanggung jawab sekolah atau lembaga pendi-
dikan beserta staf pengajaran. Rencana ini berfungsi sebagai pedoman 
yang mengarahkan kegiatan pembelajaran agar dapat mencapai tujuan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam122

pendidikan yang diinginkan. Kurikulum tersebut tidak hanya mencakup 
materi pelajaran, tetapi juga mencakup berbagai strategi dan metode yang 
digunakan dalam proses pendidikan serta penyesuaian terhadap kebutuhan 
peserta didik dan perkembangan ilmu pengetahuan. 

Dalam rangka mencapai tujuan pendidikan, kurikulum tidak bersifat 
statis, melainkan harus berkembang seiring dengan perubahan zaman. 
Kurikulum dapat diubah atau dimodifikasi secara dinamis untuk menyesu-
aikan dengan tuntutan dan kebutuhan masyarakat yang terus berkembang. 
Proses perubahan dan modifikasi ini disebut dengan proses pengembangan 
kurikulum yang melibatkan beberapa tahap, seperti penyusunan, pelaksa-
naan, penilaian, dan penyempurnaan kurikulum. Pengembangan ini bertu-
juan untuk menghasilkan suatu alat atau cara yang baru dalam pendidikan 
yang lebih relevan dan efektif (Syafaruddin dan Amiruddin, 2017: 130—31).

Pengembangan kurikulum menurut Oemar Hamalik didefinisikan 
sebagai perencanaan kesempatan-kesempatan belajar yang bertujuan untuk 
membawa siswa menuju perubahan-perubahan yang diinginkan. Proses ini 
tidak hanya berfokus pada penyampaian materi pelajaran, tetapi juga pada 
pencapaian tujuan pendidikan yang lebih luas, yakni mengubah cara berpi-
kir, sikap, dan keterampilan siswa. Penilaian terhadap proses pengembangan 
kurikulum dilakukan dengan mengukur sejauh mana perubahan tersebut 
telah tercapai pada diri siswa, baik dalam aspek pengetahuan, keterampilan, 
maupun sikap. 

Sukmadinata membagi prinsip pengembangan kurikulum menjadi dua 
kelompok besar, yaitu prinsip umum dan prinsip khusus. Kedua kelompok 
prinsip ini menjadi dasar penting dalam pengembangan kurikulum yang 
efektif dan relevan, termasuk dalam konteks pendidikan agama Islam (PAI). 
Prinsip umum pengembangan kurikulum adalah prinsip-prinsip dasar 
yang harus diperhatikan dalam menyusun kurikulum, sehingga kurikulum 
tersebut dapat memberikan manfaat yang maksimal bagi peserta didik. 
Prinsip-prinsip ini mengacu pada penggabungan berbagai komponen kuri-
kulum, termasuk tujuan, materi, strategi, organisasi, dan evaluasi. Penjabaran 
prinsip-prinsip umum ini sebagai berikut.
1.	 Prinsip relevansi 

Relevansi kurikulum mencakup kesesuaian antarkomponen internal 
dan tuntutan eksternal, seperti sains, teknologi, potensi siswa, serta 



123Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam

kebutuhan masyarakat. Kurikulum harus disesuaikan dengan ling-
kungan sekitar untuk mempersiapkan siswa menghadapi dunia kerja, 
memastikan kualitas pendidikan, dan mendukung pembangunan 
negara.

2.	 Prinsip fleksibilitas
Pengembangan kurikulum bertujuan untuk menciptakan kurikulum 
yang fleksibel, dapat disesuaikan dengan situasi, kondisi, waktu, dan 
latar belakang siswa yang beragam. Kurikulum yang baik harus memi-
liki materi yang solid, tetapi tetap memungkinkan penyesuaian sesuai 
dengan kondisi lokal dan kemampuan siswa. Fleksibilitas ini penting 
untuk mempersiapkan siswa menghadapi tantangan saat ini dan masa 
depan, serta mendukung peningkatan mutu pendidikan.

3.	 Prinsip kontinuitas
Kurikulum yang efektif harus memiliki kesinambungan vertikal dan 
horizontal, yang berarti keterkaitan antara tingkat kelas, antarjenjang 
pendidikan, serta antara pendidikan dengan dunia kerja. Kontinuitas 
ini mencegah pengulangan materi yang membosankan serta memas-
tikan setiap bidang studi saling melengkapi. Selain itu kurikulum 
harus fleksibel, memberikan kebebasan kepada guru dan siswa dalam 
memilih materi pembelajaran sesuai minat serta kebutuhan, sehingga 
menghindari unsur paksaan dan meningkatkan motivasi belajar.

4.	 Prinsip efisiensi 
Di era revolusi industri, pengembangan kurikulum yang diadopsi dari 
pemikiran Barat bertujuan untuk mengoptimalkan kecerdasan generasi 
penerus bangsa, dengan fokus pada akhlak mulia dan budi pekerti. 
Prinsip efisiensi sangat penting dalam pengembangan kurikulum, 
memastikan bahwa program pembelajaran dapat mencapai tujuan 
dalam waktu yang tepat dan memanfaatkan sumber daya pendidikan 
secara optimal untuk hasil yang memadai.

5.	 Prinsip efektivitas 
Pengembangan kurikulum pendidikan perlu memperhatikan prinsip 
efektivitas, yang mencakup efektivitas mengajar guru dan efektivi-
tas belajar siswa. Jika pengajaran guru kurang efektif, perlu diada-
kan pelatihan atau workshop untuk meningkatkan kualitas penga-
jaran. Sementara itu, untuk efektivitas belajar siswa, kurikulum harus 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam124

mengembangkan metodologi pembelajaran yang relevan dengan materi 
sehingga tujuan pembelajaran dapat tercapai secara optimal (Soetopo 
dan Soemanto, 1986: 50—51).

Sementara itu, prinsip khusus dalam pengembangan kurikulum seba-
gaimana dikemukakan oleh Sukmadinata, mencakup lima hal yang sangat 
penting dalam menciptakan sistem pendidikan yang efektif. Setiap prinsip 
tersebut memiliki peran penting dalam menyusun kurikulum yang efektif, 
termasuk dalam konteks pendidikan agama Islam (PAI). Adapun prin-
sip-prinsip khusus tersebut sebagai berikut.
1.	 Penentuan tujuan pendidikan

Tujuan pendidikan mencakup tujuan umum dan khusus yang diru-
muskan berdasarkan berbagai sumber, seperti kebijakan pemerintah, 
survei masyarakat mengenai kebutuhan pendidikan, pandangan para 
ahli, kualitas sumber daya manusia, serta pengalaman negara lain dalam 
menghadapi masalah serupa. Dengan mempertimbangkan faktor-fak-
tor ini, tujuan pendidikan dapat disesuaikan untuk mengatasi tantangan 
dan memenuhi kebutuhan masyarakat, serta mempersiapkan generasi 
yang siap menghadapi perkembangan zaman.

2.	 Pemilihan isi pendidikan
Dalam menentukan isi kurikulum, beberapa pertimbangan penting 
antara lain adalah menjabarkan tujuan pendidikan ke dalam hasil 
belajar yang spesifik dan sederhana, mencakup pengetahuan, sikap, 
serta keterampilan, dan menyusun unit kurikulum secara logis serta 
sistematis. Ketiga ranah belajar tersebut harus diberikan secara simul-
tan dalam urutan yang memudahkan siswa memahami materi secara 
menyeluruh, mengaplikasikan pengetahuan, dan mengembangkan 
sikap serta keterampilan yang diperlukan.

3.	 Pemilihan proses belajar mengajar
Dalam proses belajar mengajar, perlu memperhatikan beberapa hal 
penting, yaitu kecocokan metode atau teknik yang digunakan untuk 
mengajarkan bahan pelajaran, variasi metode yang disesuaikan dengan 
perbedaan individu siswa, serta keefektifan metode dalam mengaktif-
kan siswa dan mendorong berkembangnya kemampuan baru. Dengan 
mempertimbangkan hal-hal ini, proses pembelajaran akan lebih efektif 
dan mampu menyesuaikan dengan kebutuhan serta potensi setiap siswa.



125Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam

4.	 Pemilihan media dan alat pengajaran
Dalam pemilihan media dan alat pengajaran, penting untuk melaku-
kan perencanaan serta inventarisasi terhadap alat yang tersedia serta 
mengorganisirnya dengan baik dalam bahan pembelajaran, seperti 
modul atau buku paket. Hal ini memastikan materi dapat disampaikan 
dengan terstruktur dan efektif, meningkatkan pemahaman siswa dalam 
proses belajar mengajar.

5.	 Penilaian
Penilaian dalam kegiatan belajar mengajar mencakup tiga hal dasar. 
Pertama, merencanakan alat penilaian dengan memperhatikan karak-
teristik kelas, usia, bentuk tes, dan jumlah butir tes. Kedua, menyusun 
alat penilaian dengan merumuskan tujuan pendidikan di ranah kognitif, 
afektif, dan psikomotorik, serta menghubungkannya dengan bahan 
pelajaran. Ketiga, mengelola hasil penilaian dengan menggunakan 
norma penilaian dan skor standar yang objektif. Langkah-langkah 
ini memastikan penilaian berjalan efektif dan akurat (Prasetyo dan 
Hamami, 2020: 53—54).

Dengan prinsip-prinsip tersebut, pengembangan kurikulum dalam 
pendidikan agama Islam (PAI) diharapkan dapat menciptakan pembelajaran 
yang relevan, fleksibel, efisien, dan efektif, serta mampu membentuk karak-
ter siswa yang sesuai dengan tuntutan zaman, mengintegrasikan nilai-nilai 
agama untuk mempersiapkan siswa menghadapi tantangan masa depan 
dengan kecerdasan akademis dan akhlak yang baik.

Kurikulum PAI di Indonesia (dari Kurikulum 1947 
hingga Kurikulum Merdeka)
Pada masa prakemerdekaan, pendidikan agama Islam mengalami margina-
lisasi yang signifikan akibat dominasi kolonialisme. Sistem pendidikan pada 
saat itu lebih diarahkan untuk melayani kepentingan penjajah, bukan untuk 
mencerdaskan dan membangun identitas bangsa. Sejak awal kedatangan 
bangsa Eropa, mereka lebih berfokus pada eksploitasi ekonomi, terutama 
dalam mencari dan menguasai rempah-rempah. Pendidikan bukan menjadi 
prioritas utama kecuali dalam konteks penyebaran agama Kristen. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam126

Pada abad ke-16 dan ke-17, bangsa Eropa mulai mendirikan 
lembaga-lembaga pendidikan sebagai bagian dari misi penyebaran agama 
mereka. Namun, pendidikan ini hanya diperuntukkan bagi komunitas 
tertentu, terutama penduduk pribumi yang telah menganut agama Kristen. 
Sementara itu, pendidikan Islam tetap berada di luar sistem formal yang 
dikendalikan oleh penjajah, dengan hanya mengandalkan institusi tradi-
sional seperti pesantren dan surau yang terus mempertahankan nilai-nilai 
keislaman di tengah tekanan kolonial.

Selain bertujuan untuk penyebaran agama, pendidikan kolonial juga 
mulai berkembang sebagai sarana mencetak tenaga kerja rendahan yang 
dapat mendukung administrasi pemerintahan dan ekonomi penjajah. 
Lembaga-lembaga pendidikan yang dibentuk oleh kolonial tidak dirancang 
untuk membangun kesadaran nasionalisme atau membebaskan rakyat dari 
penjajahan, melainkan lebih menekankan pada keterampilan dasar seperti 
membaca, menulis, dan berhitung yang diperlukan untuk mengelola sistem 
ekonomi kolonial, termasuk dalam kebijakan tanam paksa. 

Sayangnya kesempatan untuk mengenyam pendidikan ini masih sangat 
terbatas dan hanya diperuntukkan bagi anak-anak dari kalangan priayi. 
Dengan demikian, pendidikan kolonial lebih berfungsi sebagai alat untuk 
melanggengkan dominasi kolonial daripada sebagai instrumen pembebasan 
bagi rakyat pribumi. Sementara itu, pendidikan Islam tetap menghadapi 
tekanan dan keterbatasan dalam pengembangannya, sehingga perannya 
dalam membangun kesadaran nasional baru benar-benar terasa setelah 
munculnya gerakan pendidikan Islam modern di awal abad ke-20 (Dhaifi, 
2017: 77).

Sejak awal kemerdekaan, kurikulum PAI telah diupayakan untuk tidak 
hanya mengajarkan teori-teori agama, tetapi juga membentuk karakter siswa 
agar sesuai dengan nilai-nilai agama Islam. Setiap perubahan kurikulum 
mencerminkan perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat, serta upaya 
pemerintah dalam mewujudkan sistem pendidikan yang lebih baik dan 
relevan dengan perkembangan zaman. Berikut adalah penjelasan mengenai 
perkembangan kurikulum PAI dari Kurikulum 1947 hingga Kurikulum 
Merdeka.



127Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam

1.	 Kurikulum 1947 (pendidikan agama yang terpadu)
Setelah kemerdekaan Indonesia pada 1945, pemerintah menyusun 
Kurikulum 1947 sebagai kurikulum nasional pertama yang menandai 
awal pengembangan pendidikan di Indonesia. Kurikulum ini memper-
kenalkan pendidikan agama Islam (PAI) sebagai mata pelajaran wajib 
yang menekankan dasar-dasar agama, moral, dan akhlak mulia. PAI 
menjadi bagian terpadu dalam sistem pendidikan nasional di semua 
jenjang, dengan fokus utama pada pembentukan karakter, kejujuran, 
dan tanggung jawab siswa sesuai ajaran Islam. 

2.	 Kurikulum 1968 (pendidikan agama yang lebih terstruktur) 
Kurikulum 1968 menetapkan pendidikan agama Islam (PAI) seba-
gai mata pelajaran khusus yang terpisah dari mata pelajaran umum. 
Perubahan ini memberikan ruang lebih luas bagi pengajaran agama 
Islam dengan pendekatan yang lebih terarah dan mendalam. Materinya 
mencakup akidah, ibadah, dan akhlak, yang diajarkan secara sistematis 
di tingkat SD, SMP, serta SMA. Meskipun kurikulum ini memperkuat 
pendidikan agama, pengajarannya masih bersifat teoretis, lebih mene-
kankan pemahaman dasar ajaran Islam daripada penerapannya dalam 
kehidupan sehari-hari.

3.	 Kurikulum 1975 (pendidikan agama yang lebih terperinci dan tertata)
Kurikulum 1975 memperkenalkan pendekatan yang lebih terstruktur 
dalam sistem pendidikan Indonesia, termasuk dalam pendidikan 
agama Islam (PAI). Dalam kurikulum ini, PAI mulai mendapatkan 
perhatian lebih besar dengan pemisahan yang lebih jelas dari mata 
pelajaran umum, sehingga pengajarannya menjadi lebih sistematis dan 
komprehensif. Kurikulum ini juga menekankan pentingnya pendidikan 
karakter yang berbasis pada nilai-nilai Islam, dengan tujuan memben-
tuk pribadi yang berakhlak mulia dan berbudi pekerti luhur. 

4.	 Kurikulum 1994 (pendekatan berbasis kompetensi) 
Kurikulum 1994 diperkenalkan seiring dengan pesatnya perkembangan 
ilmu pengetahuan dan teknologi dengan menekankan pendekatan 
berbasis kompetensi dalam setiap mata pelajaran, termasuk pendidikan 
agama Islam (PAI). Kurikulum ini bertujuan agar siswa tidak hanya 
memahami konsep dan teori ajaran Islam, tetapi juga mampu mengap-
likasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, pengajaran 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam128

PAI dalam kurikulum ini lebih aplikatif, menekankan pada praktik 
ibadah yang benar, penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sosial, 
serta pemahaman mendalam tentang fikih dan akhlak.

5.	 Kurikulum 2006 (Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP))
Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP) 2006 memberi sekolah 
otonomi dalam menyusun kurikulum sesuai kebutuhan lokal, termasuk 
dalam pendidikan agama Islam (PAI). Dengan sistem ini, sekolah dapat 
menyesuaikan materi ajar agar lebih kontekstual dan relevan, serta 
menekankan penguatan karakter berbasis ajaran Islam, tidak hanya 
sebatas teori agama. KTSP juga memungkinkan integrasi pendidikan 
agama dalam berbagai aspek kehidupan siswa, mendorong mereka 
untuk mengaplikasikan ajaran Islam dalam konteks sosial.

6.	 Kurikulum 2013
Kurikulum 2013 (K13) menekankan pembelajaran berbasis karakter 
dan pendekatan aktif dalam pendidikan agama Islam (PAI). Selain 
pencapaian pengetahuan, kurikulum ini berfokus pada pembentukan 
akhlak mulia melalui pembelajaran berbasis masalah dan proyek. Siswa 
didorong tidak hanya memahami ajaran Islam, tetapi juga mengamal-
kannya dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, K13 mengembangkan 
keterampilan sosial dan emosional yang mendukung pembentukan 
karakter islami sehingga pendidikan agama menjadi lebih aplikatif 
serta relevan dengan tantangan kehidupan modern.

7.	 Kurikulum Merdeka
Kurikulum Merdeka 2022 memberikan kebebasan bagi sekolah dan 
guru untuk menyesuaikan pembelajaran sesuai kebutuhan siswa. 
Dalam pendidikan agama Islam (PAI), kurikulum ini menekankan 
fleksibilitas, penguatan karakter, serta pembelajaran berbasis penga-
laman dan proyek. Konsep utama dalam kurikulum ini adalah Profil 
Pelajar Pancasila yang mencakup enam aspek utama, termasuk bernalar 
kritis dan berakhlak mulia. Implementasinya di madrasah dilakukan 
bertahap sejak 2022/2023, dengan opsi tetap menggunakan Kurikulum 
2013 dengan prinsip Kurikulum Merdeka atau menerapkannya secara 
penuh melalui pembelajaran diferensial dan berbasis proyek (Zulkifli 
dan Muhammad, 2023: 153).



129Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam

Perkembangan kurikulum PAI di Indonesia mencerminkan perubahan 
masyarakat, teknologi, dan kebutuhan pendidikan, dari Kurikulum 1947 
yang integratif hingga Kurikulum Merdeka yang lebih fleksibel. Kurikulum 
ini terus disempurnakan untuk membentuk generasi berpengetahuan, 
berbudi pekerti luhur, dan siap menghadapi perubahan, dengan menekan-
kan tidak hanya pemahaman agama, tetapi juga pembentukan karakter, 
toleransi, serta penerapan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI
Dalam konteks pendidikan modern, tuntutan untuk mengintegrasikan 
nilai-nilai Islam dalam kurikulum pendidikan agama Islam (PAI) semakin 
meningkat. Pendidikan tidak hanya bertujuan mengembangkan kecakapan 
akademik, tetapi juga membentuk karakter dan moral siswa sesuai dengan 
nilai-nilai keislaman. Nilai-nilai ini memberikan arah dan tujuan yang jelas 
dalam kehidupan sehari-hari, sehingga pendidikan PAI menjadi lebih dari 
sekadar pengajaran konsep agama, tetapi juga sarana pembentukan pribadi 
yang berakhlak mulia. 

Kebutuhan integrasi nilai-nilai Islam dalam kurikulum PAI semakin 
relevan di era digital yang ditandai dengan perubahan sosial yang pesat. 
Kemajuan teknologi telah membawa dampak besar terhadap pola pikir 
dan perilaku generasi muda, sehingga pendidikan berbasis nilai menjadi 
semakin penting untuk menjaga moralitas serta etika dalam masyarakat. 
Pergeseran nilai yang terjadi akibat globalisasi dan digitalisasi juga mengha-
ruskan pendidikan Islam untuk terus beradaptasi agar tetap relevan dalam 
membimbing generasi muda (Tsoraya dkk., 2023: 7).

Namun, upaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kurikulum 
PAI sering kali menghadapi berbagai kendala. Salah satu hambatan utama 
adalah kurikulum yang cenderung kaku dan kurang adaptif terhadap 
perkembangan zaman. Struktur kurikulum yang kaku dapat menghambat 
fleksibilitas dalam menyampaikan materi PAI yang lebih aplikatif dan 
kontekstual. Selain itu, keterbatasan sumber daya baik dari segi tenaga 
pendidik maupun sarana pembelajaran juga menjadi tantangan besar dalam 
penerapan integrasi nilai-nilai Islam secara efektif. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam130

Kurangnya inovasi dalam metode pengajaran sering menyebabkan 
peserta didik kesulitan memahami dan menginternalisasi nilai-nilai Islam 
yang diajarkan, sehingga pembelajaran pendidikan agama Islam (PAI) 
cenderung bersifat teoretis tanpa memberikan pengalaman nyata. Hal ini 
membuat siswa kurang terlibat secara aktif dalam proses belajar, sehingga 
nilai-nilai Islam yang seharusnya membentuk karakter mereka tidak sepe-
nuhnya diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, pendekatan yang monoton dan kurang kontekstual dalam 
pengajaran dapat mengurangi minat serta motivasi siswa dalam mempel-
ajari ajaran agama, sehingga pembelajaran menjadi kurang menarik dan 
tidak efektif. Ketika metode yang digunakan hanya berfokus pada hafalan 
tanpa memberikan konteks yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, 
siswa cenderung kesulitan memahami esensi ajaran Islam secara mendalam. 

Zahroh (2020: 91) menjelaskan bahwa nilai-nilai Islam yang dapat diin-
ternalisasikan dalam pendidikan mencakup religiusitas, kejujuran, toleransi, 
kepedulian terhadap lingkungan dan sosial, serta penghargaan terhadap 
orang lain. Nilai-nilai ini erat kaitannya dengan pembentukan akhlak mulia 
yang diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Di madrasah, penanaman 
nilai-nilai Islam tidak hanya dilakukan melalui penyampaian materi dalam 
kelas, tetapi juga melalui pembiasaan dalam aktivitas sehari-hari. Misalnya, 
penerapan nilai kejujuran dapat dilakukan dengan membiasakan siswa 
untuk selalu berkata jujur dalam setiap situasi. 

Nilai-nilai Islam harus dipahami sebagai bagian dari proses mendalam 
dalam menghayati ajaran agama. Nilai-nilai tersebut tidak hanya mengatur 
hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga mengatur interaksi dengan 
sesama manusia dan lingkungan. Pendidikan Islam harus memadukan 
ajaran agama dengan aspek sosial dan moral untuk membentuk kepribadian 
yang utuh. Integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan harus dilakukan 
dengan pendekatan yang lebih interaktif dan aplikatif, sehingga siswa tidak 
hanya memahami teori, tetapi juga dapat menerapkannya dalam kehidupan 
sehari-hari.

Dengan menghadapi tantangan globalisasi dan era digital, pendidikan 
Islam harus terus berkembang serta beradaptasi agar tetap relevan. Oleh 
karena itu, dibutuhkan inovasi dalam metode pengajaran, fleksibilitas dalam 
kurikulum, serta peningkatan kualitas tenaga pendidik untuk memastikan 



131Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam

bahwa nilai-nilai Islam dapat diajarkan dan diinternalisasikan dengan efek-
tif. Dengan pendekatan yang tepat, pendidikan PAI dapat menjadi sarana 
utama dalam membentuk individu yang berakhlak mulia dan mampu 
berkontribusi positif bagi masyarakat (Irmawati, 2024: 1745).





133

BAB IX
EVALUASI DAN PENILAIAN DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Pentingnya Evaluasi dalam PAI
Evaluasi dalam pendidikan merupakan komponen penting yang berperan 
sejajar dengan proses pembelajaran. Jika pembelajaran dipandang sebagai 
proses perubahan perilaku siswa, maka evaluasi menjadi alat utama untuk 
mengukur efektivitas perubahan tersebut. Evaluasi dilakukan melalui proses 
pengumpulan, analisis, dan interpretasi informasi guna mengetahui sejauh 
mana peserta didik mencapai tujuan pembelajaran. Dengan sistem evalu-
asi yang baik, kualitas pembelajaran dapat terukur dengan jelas sehingga 
memungkinkan pengajar untuk menyesuaikan strategi pengajaran agar 
lebih efektif dan sesuai dengan kebutuhan siswa. 

Bagi peserta didik, evaluasi bukan sekadar alat ukur pencapaian akade-
mik, tetapi juga sarana refleksi terhadap pemahaman dan perkembangan 
belajar mereka. Dengan evaluasi yang tepat, siswa dapat mengetahui keku-
atan dan kelemahan dalam proses belajarnya serta memperoleh umpan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam134

balik yang konstruktif untuk perbaikan di masa mendatang. Evaluasi harus 
dirancang secara komprehensif dan berimbang, tidak hanya menilai hasil 
akhir, tetapi juga menyoroti proses pembelajaran guna mendukung penca-
paian hasil yang lebih optimal (Magdalena, 2020: 244). 

Bagi siswa, evaluasi merupakan alat ukur untuk menilai sejauh mana 
mereka telah memahami dan menguasai materi pelajaran yang telah diajar-
kan oleh guru. Evaluasi ini berfungsi sebagai refleksi terhadap usaha dan 
pencapaian belajar siswa sehingga dapat menjadi motivasi bagi mereka 
untuk terus berkembang. Dalam konteks ini, ada dua kemungkinan hasil 
yang diperoleh siswa sebagai berikut.
1.	 Hasil evaluasi yang memuaskan

Jika seorang siswa memperoleh hasil evaluasi yang baik atau memu-
askan, maka hasil tersebut dapat memberikan rasa kepuasan dan 
kebanggaan terhadap usahanya dalam belajar. Keberhasilan ini juga 
dapat meningkatkan motivasi siswa untuk mempertahankan atau 
bahkan meningkatkan prestasi akademiknya di masa mendatang. 
Siswa yang merasa puas dengan pencapaiannya akan lebih termotivasi 
untuk belajar dengan giat serta lebih percaya diri dalam menghadapi 
tantangan akademik yang lebih tinggi.

2.	 Hasil evaluasi yang tidak memuaskan
Sebaliknya, jika siswa mendapatkan hasil yang kurang memuaskan, 
maka evaluasi ini berfungsi sebagai umpan balik bagi mereka untuk 
memperbaiki kekurangan dalam proses belajarnya. Hasil yang tidak 
memuaskan dapat mendorong siswa untuk lebih giat belajar, mencari 
strategi pembelajaran yang lebih efektif, serta lebih aktif dalam berta-
nya dan berdiskusi dengan guru atau teman sebaya (Nurkancana & 
Sumartana, 2016: 57). 

Orang tua juga memiliki peran penting dalam pendidikan anaknya. 
Evaluasi pembelajaran membantu orang tua dalam memahami perkem-
bangan akademik anak sehingga dapat memberikan dukungan yang sesuai. 
Evaluasi memiliki beberapa manfaat bagi orang tua sebagai berikut. 
1.	 Mengetahui kemajuan belajar anak

Hasil evaluasi dapat memberikan gambaran mengenai pencapaian 
akademik anak dalam setiap mata pelajaran. Dengan mengetahui 



135Evaluasi dan Penilaian dalam Pendidikan Agama Islam

perkembangan anak, orang tua dapat memahami sejauh mana anak 
mereka telah menguasai materi dan apakah ada aspek tertentu yang 
memerlukan perhatian lebih.

2.	 Membimbing kegiatan belajar anak
Melalui hasil evaluasi, orang tua dapat mengetahui area kelemahan 
anak mereka dalam pembelajaran. Dengan informasi ini, orang tua 
dapat memberikan bimbingan belajar yang lebih efektif, seperti menye-
diakan sumber belajar tambahan, membantu anak dalam mengatur 
waktu belajar, atau bahkan mengikutsertakan anak dalam program 
bimbingan belajar jika diperlukan. 

3.	 Menentukan tindak lanjut pendidikan yang sesuai
Evaluasi pembelajaran juga dapat membantu orang tua dalam meng-
ambil keputusan mengenai pendidikan anak di masa depan. Misalnya, 
jika seorang anak menunjukkan minat dan prestasi yang baik dalam 
bidang tertentu, orang tua dapat mempertimbangkan untuk mendu-
kung anak dalam mengembangkan keterampilan di bidang tersebut 
(Djamarah, 2020: 110). 

Bagi guru, evaluasi pembelajaran merupakan alat yang sangat penting 
untuk menilai efektivitas pengajaran serta memahami kebutuhan siswa 
secara lebih mendalam. Evaluasi ini dapat memberikan berbagai manfaat 
bagi guru sebagai berikut. 
1.	 Mengetahui siswa yang menguasai pelajaran dan yang belum

Evaluasi membantu guru dalam mengidentifikasi siswa yang telah 
memahami materi dengan baik dan siswa yang masih mengalami kesu-
litan. Dengan informasi ini, guru dapat menentukan langkah-langkah 
yang diperlukan untuk membantu siswa yang mengalami kesulitan, 
seperti memberikan pengajaran tambahan, mengulang materi tertentu, 
atau menggunakan metode pengajaran yang berbeda agar lebih mudah 
dipahami oleh siswa.

2.	 Ketepatan metode dalam penyajian bahan pelajaran
Hasil evaluasi juga dapat menjadi refleksi bagi guru untuk menilai 
apakah metode yang digunakan dalam mengajar sudah efektif atau 
perlu diperbaiki. Jika banyak siswa yang mendapatkan nilai rendah 
dalam suatu materi tertentu, maka kemungkinan besar ada kekurangan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam136

dalam cara penyampaian materi atau strategi pembelajaran yang digu-
nakan. 

3.	 Evaluasi penguasaan tujuan dan materi pelajaran oleh siswa
Setiap pembelajaran memiliki tujuan yang harus dicapai oleh siswa, 
baik dalam aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik. Evaluasi 
pembelajaran memungkinkan guru menilai sejauh mana tujuan terse-
but telah tercapai melalui berbagai metode, seperti tes, observasi, dan 
asesmen kinerja. Jika hasil evaluasi menunjukkan bahwa siswa belum 
menguasai materi, guru dapat menyesuaikan strategi pengajaran agar 
lebih efektif (Magdalena, 2020: 253).

Evaluasi pembelajaran berperan penting bagi siswa, orang tua, dan 
guru. Bagi siswa, evaluasi menilai pencapaian akademik dan memotivasi 
belajar. Bagi orang tua, membantu memahami perkembangan anak dan 
memberikan bimbingan. Bagi guru, menjadi alat refleksi untuk mening-
katkan metode pengajaran. Dengan demikian, evaluasi bukan sekadar 
alat ukur, tetapi juga proses berkelanjutan untuk meningkatkan kualitas 
pendidikan.

Metode Penilaian Akhlak dan Kepribadian
Menurut Thorndike, terdapat empat macam metode yang dapat digunakan 
dalam usaha untuk melakukan penilaian kepribadian seseorang. Keempat 
metode tersebut melibatkan berbagai pendekatan dalam mengumpulkan 
informasi mengenai individu yang sedang dinilai. Selain itu, penilaian 
akhlak juga menjadi aspek penting dalam memahami karakter dan mora-
litas seseorang, yang mencerminkan nilai-nilai etika serta norma dalam 
kehidupan bermasyarakat (Hawi, 2014:7). Adapun metode penilaian akhlak 
dan kepribadian sebagai berikut.
1.	 Metode pertama

Cara pertama dalam menilai kepribadian adalah dengan mendengar-
kan atau membaca apa yang dikatakan maupun ditulis oleh individu 
tentang dirinya sendiri. Metode ini sering disebut sebagai metode 
deskripsi diri (self-descriptive method), yang mencakup berbagai 
teknik seperti autobiografi, wawancara langsung, angket langsung, 
dan inventori kepribadian. Dalam konteks penilaian akhlak, metode 



137Evaluasi dan Penilaian dalam Pendidikan Agama Islam

ini memungkinkan individu untuk merefleksikan nilai-nilai moral yang 
dianutnya serta sejauh mana ia telah menerapkan prinsip-prinsip etika 
dalam kehidupannya (Toha dkk., 2004: 4).

2.	 Metode kedua
Cara kedua dalam penilaian kepribadian adalah dengan mendengarkan 
atau membaca apa yang dikatakan atau ditulis oleh orang lain menge-
nai individu yang bersangkutan. Metode ini sering kali digunakan 
dalam bentuk biografi, wawancara tidak langsung, angket tidak lang-
sung, pencatatan kumulatif (cumulative record), serta studi kasus (case 
study). Dalam penilaian akhlak, metode ini memungkinkan orang lain 
memberikan perspektif objektif mengenai perilaku moral individu, 
seperti sikap jujur, tanggung jawab, dan kepedulian sosial.

3.	 Metode ketiga
Cara ketiga dalam menilai kepribadian adalah dengan mengamati 
tindakan yang dilakukan oleh individu dalam situasi yang wajar. 
Pendekatan ini dikenal sebagai metode observasi (observational 
method) yang bertujuan untuk mendapatkan gambaran kepribadian 
seseorang melalui perilaku nyata yang ditunjukkan dalam kehidupan 
sehari-hari. Dalam aspek akhlak, metode ini berguna untuk melihat 
konsistensi individu dalam menerapkan nilai-nilai moral seperti sopan 
santun, disiplin, dan rasa hormat terhadap orang lain. 

4.	 Metode keempat
Cara keempat dalam penilaian kepribadian adalah dengan menga-
mati bagaimana individu bereaksi terhadap dunia imajinasi. Metode 
ini dikenal sebagai metode proyektif (projective method), yang sering 
kali digunakan dalam bidang psikologi untuk mengungkap aspek-
aspek kepribadian yang mungkin tidak dapat diungkapkan secara 
langsung oleh individu. Dalam kaitannya dengan akhlak, metode ini 
dapat membantu mengidentifikasi prinsip moral yang dianut seseo-
rang berdasarkan responsnya terhadap situasi hipotetis yang diberi-
kan dalam tes proyektif seperti Rorschach Inkblot Test dan Thematic 
Apperception Test (TAT) (Nurkanca dan Sumartana, 1986: 5).

Setiap metode yang digunakan dalam penilaian kepribadian dan akhlak 
memiliki kelebihan serta keterbatasannya masing-masing. Sering kali 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam138

kombinasi dari beberapa metode diperlukan untuk mendapatkan gambaran 
yang lebih akurat dan komprehensif mengenai karakter individu yang 
sedang dinilai. Penilaian akhlak bukan hanya berfokus pada perilaku yang 
tampak, tetapi juga pada niat dan motivasi di balik tindakan seseorang 
sehingga memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang integritas 
serta moralitas individu.



139

BAB X
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM 

KONTEKS MULTIKULTURAL

Urgensi Multikulturalisme dalam PAI
Pendidikan multikultural merupakan suatu keniscayaan dalam konteks 
kehidupan bangsa yang beragam. Ia bukan sekadar sebuah konsep, mela-
inkan juga paradigma dan metode untuk menggali serta mengelola potensi 
keragaman etnik dan budaya yang ada di Nusantara. Pendidikan multikultu-
ral hadir sebagai solusi atas tantangan globalisasi yang sering kali membawa 
dampak homogenisasi budaya serta dominasi pola dan gaya hidup tertentu 
yang dapat mengancam identitas lokal. Pendidikan multikultural menjadi 
sebuah jembatan yang menghubungkan dunia multipolar dan multikultu-
ral yang kini tengah menghadapi arus kuat dari reduksi pemikiran global.

Di Indonesia, pendidikan selama ini masih kurang menyentuh aspek 
penghargaan terhadap kepercayaan-kepercayaan keagamaan serta kera-
gaman budaya yang begitu kaya. Ada kecenderungan untuk menghomoge-
nisasi budaya secara sistematis melalui dunia pendidikan di bawah payung 
kebudayaan nasional. Salah satu contohnya adalah hegemoni budaya Jawa 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam140

sebagai pusat, sementara budaya lain dianggap sebagai budaya pinggiran. 
Selain itu, terdapat pula pemiskinan budaya akibat penyederhanaan identi-
tas kultural yang ada di berbagai provinsi (Junaidi dan Suryanto, 2022: 30).

Perubahan sosial yang terjadi akibat globalisasi sering kali mencipta-
kan segregasi di tengah masyarakat. Masing-masing komunitas cenderung 
menutup diri dan membangun persatuan semu yang dipaksakan. Dalam 
konteks pendidikan multikultural yang ideal, tidak seharusnya terjadi 
pengelompokan komunitas yang hanya mengagungkan nilai-nilai kelompok 
sendiri tanpa mengenal dan menghargai nilai budaya atau komunitas lain. 
Setidaknya ada empat alasan utama mengapa pendidikan multikultural 
perlu diintegrasikan dalam sistem pendidikan, baik dalam pendidikan 
kewarganegaraan maupun pendidikan agama sebagai berikut.
1.	 Realitas bangsa yang plural

Indonesia memiliki keanekaragaman yang luar biasa dalam hal agama, 
etnik, dan budaya. Kekayaan ini dapat menjadi modal sosial yang 
berharga, tetapi juga dapat menjadi sumber konflik jika tidak dikelola 
dengan baik. Pendidikan multikultural harus berfungsi sebagai sarana 
untuk menjaga keseimbangan antara pelestarian identitas budaya dan 
integrasi sosial. Dalam beberapa tahun terakhir, peningkatan jumlah 
kelompok keagamaan, etnis, dan sosial-kultural telah melahirkan 
tuntutan agar kebijakan serta program sosial lebih responsif terhadap 
kebutuhan dan kepentingan keragaman tersebut.

2.	 Meningkatkan kepekaan kultural dan kompromi pluralistik
Tuntutan akan kebijakan yang lebih responsif terhadap keberagaman 
mengharuskan adanya peningkatan kepekaan kultural (cultural sensi-
tivity) serta kemampuan dalam melakukan negosiasi dan kompromi 
secara pluralistik. Ketegangan etnik dan persaingan kelompok kepen-
tingan tertentu dapat meningkat jika tidak dikelola dengan baik. Hal ini 
bisa berujung pada perebutan sumber daya terbatas seperti lapangan 
pekerjaan, perumahan, serta kekuasaan politik (Junaidi dan Suryanto, 
2022: 32).

3.	 Pendidikan agama yang inklusif dan multikultural
Salah satu tantangan terbesar bagi pendidik dan pemimpin agama di era 
multikultural adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara pelesta-
rian tradisi keagamaan dengan penghormatan terhadap keberagaman. 



141Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Multikultural

Pendidikan agama tidak hanya bertujuan untuk mempertahankan 
nilai-nilai keimanan, tetapi juga harus membuka ruang bagi dialog 
antar-agama yang konstruktif. Hal ini penting untuk menghindari 
eksklusivisme dan fundamentalisme yang dapat menghambat integrasi 
sosial.

4.	 Menciptakan ruang dialog dalam masyarakat majemuk
Pendidikan multikultural tidak hanya berkaitan dengan pengajaran 
di dalam kelas, tetapi juga menyangkut bagaimana masyarakat dapat 
berdialog dan berinteraksi dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 
adanya ruang diskusi yang terbuka, masyarakat dapat lebih memahami 
pilihan-pilihan yang ada dalam menghadapi realitas pluralisme. Jika 
tidak ada ruang dialog, maka yang terjadi adalah polarisasi dan frag-
mentasi sosial yang dapat memicu konflik berkepanjangan (Junaidi 
dan Suryanto, 2022: 31).

Pendidikan multikultural bukanlah sekadar pilihan, tetapi merupa-
kan kebutuhan dalam menjaga kohesi sosial di tengah masyarakat yang 
beragam. Tanpa pendidikan multikultural, konsep masyarakat majemuk 
hanya akan menjadi teori tanpa implementasi yang nyata. Integrasi pendi-
dikan multikultural dalam sistem pendidikan baik dalam mata pelajaran 
kewarganegaraan maupun pendidikan agama, menjadi suatu keharusan. 
Dengan adanya pendidikan multikultural, diharapkan masyarakat dapat 
hidup berdampingan secara harmonis dengan tetap menghargai perbedaan 
yang ada.

Integrasi Nilai-Nilai Toleransi dalam PAI
Toleransi dalam Islam merupakan bagian integral dari ajaran agama yang 
ditekankan dalam Al-Qur’an dan hadis. Islam mengajarkan umatnya untuk 
bersikap terbuka dan menghargai perbedaan, baik terhadap sesama muslim 
maupun non-muslim. Konsep ini didasarkan pada nilai-nilai keadilan, kasih 
sayang, dan kebebasan berkeyakinan, yang bertujuan untuk menciptakan 
kehidupan sosial yang harmonis serta damai. Dalam ajaran Islam, toleransi 
bukan sekadar sikap pasif menerima perbedaan, tetapi juga merupakan 
bentuk penghormatan terhadap hak-hak individu dalam masyarakat yang 
beragam. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam142

Pembelajaran PAI memiliki peran penting dalam membentuk karakter 
siswa agar memahami bahwa Islam menekankan pentingnya sikap saling 
menghormati dan menghindari konflik atas dasar perbedaan. Dalam dunia 
pendidikan, penguatan nilai toleransi menjadi semakin relevan mengingat 
tantangan yang muncul, seperti meningkatnya sikap intoleran, radikalisme, 
dan eksklusivisme di kalangan sebagian masyarakat. Fenomena ini tidak 
hanya terjadi dalam lingkungan sosial, tetapi juga dapat ditemukan di 
lingkungan sekolah, di mana beberapa siswa menunjukkan sikap eksklusif 
yang menolak perbedaan (Nuraya, 2024: 460).

Integrasi nilai toleransi dalam pembelajaran PAI merupakan upaya 
strategis untuk membekali siswa dengan sikap saling menghargai dan 
menghormati perbedaan dalam konteks keyakinan serta budaya. Akidah 
akhlak sebagai bagian dari pendidikan Islam tidak hanya menekankan 
pemahaman doktrin agama, tetapi juga pembentukan karakter yang baik. 
Dalam masyarakat yang plural, toleransi menjadi kunci dalam menciptakan 
kehidupan sosial yang damai dan harmonis. 

Dalam pembelajaran, siswa perlu diajarkan bahwa menghormati perbe-
daan tidak berarti mengubah keyakinan mereka, tetapi justru memperkaya 
pengalaman hidup dan memperkuat rasa saling menghargai. Pemahaman 
ini dapat diwujudkan melalui pengenalan terhadap berbagai aliran dan 
pemahaman dalam Islam. Misalnya, siswa dapat mempelajari berbagai 
mazhab dalam Islam dan memahami bahwa meskipun terdapat perbedaan 
dalam interpretasi hukum Islam, semua mazhab tersebut tetap berada dalam 
koridor ajaran Islam yang sama. 

Selain dalam konteks internal Islam, toleransi juga penting dalam 
interaksi sosial dengan pemeluk agama lain. Islam mengajarkan bahwa 
setiap individu memiliki hak untuk memilih keyakinannya sendiri dan 
tidak boleh ada paksaan dalam beragama. Hal ini sejalan dengan firman 
Allah dalam Al-Qur’an: 

وْتِ 
ُ
اغ رْ بِالطَّ

ُ
ف

ْ
مَنْ يَّك

َ
ۚ  ف غَيِّ

ْ
شْدُ مِنَ ال دْ تَّبَيَّنَ الرُّ

َ
يْنِۗ ق رَاهَ فِى الدِّ

ْ
آ اِك

َ
ل

 ُ ّٰ
وَالل هَاۗ 

َ
ل انْفِصَامَ  ا 

َ
ل قٰى 

ْ
وُث

ْ
ال عُرْوَةِ 

ْ
بِال اسْتَمْسَكَ  دِ 

َ
ق

َ
ف  ِ

ّٰ
بِالل وَيُؤْمِنْۢ 

سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ٢٥٦ 



143Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Multikultural

“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah je-
las jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut 
dan beriman kepada Allah sungguh telah berpegang teguh pada tali yang 
sangat kuat yang tidak akan putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha 
Mengetahui.” (QS al-Baqarah: 256)

Ayat ini menegaskan bahwa dalam Islam, kebebasan berkeyakinan 
merupakan prinsip yang harus dihormati. Dalam pembelajaran PAI, 
penting untuk menanamkan pemahaman bahwa Islam tidak mengajarkan 
sikap diskriminatif terhadap pemeluk agama lain, melainkan justru mendo-
rong sikap hidup berdampingan secara damai. Metode pembelajaran yang 
digunakan untuk mengintegrasikan nilai toleransi dalam pendidikan agama 
haruslah variatif dan interaktif. Penggunaan pendekatan diskusi, studi kasus, 
dan permainan peran dapat membantu siswa memahami konsep toleransi 
secara lebih mendalam. 

Pengajaran toleransi dalam Islam juga mendukung penguatan nilai-
nilai Pancasila sebagai dasar negara. Sila ketiga, “Persatuan Indonesia” 
mengajarkan pentingnya menghargai perbedaan demi menjaga persatuan 
bangsa. Dalam konteks ini, pendidikan agama tidak dapat dipisahkan dari 
konteks kebangsaan, di mana nilai-nilai agama dan nilai-nilai kebangsaan 
saling melengkapi serta mendukung terciptanya masyarakat yang harmonis. 
Integrasi nilai toleransi dalam pembelajaran PAI dapat membantu siswa 
memahami bahwa menjadi seorang muslim yang baik juga berarti menjadi 
warga negara yang baik yang menjunjung tinggi nilai-nilai kebersamaan 
dan persatuan. 

Sekolah sebagai lembaga pendidikan juga memiliki peran penting 
dalam menanamkan nilai toleransi kepada siswa. Dalam kehidupan sehari-
hari, siswa sering kali dihadapkan pada konflik atau perbedaan pendapat 
yang dapat menimbulkan ketegangan. Dengan pendidikan yang menge-
depankan nilai toleransi, siswa diajarkan untuk mengelola konflik secara 
konstruktif dan mencari solusi yang adil bagi semua pihak. Pendidikan 
toleransi juga dapat diintegrasikan dengan kegiatan ekstrakurikuler di seko-
lah, seperti diskusi antar-agama, kegiatan sosial, dan program pertukaran 
budaya (Nuraya, 2024: 465).



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam144

Pendidikan Agama Islam untuk Harmoni Sosial
Pendidikan agama Islam (PAI) merupakan salah satu aspek penting dalam 
pembentukan karakter individu dan masyarakat yang harmonis. Pendidikan 
ini tidak hanya berfungsi untuk memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga 
untuk menanamkan nilai-nilai moral dan etika dalam kehidupan berma-
syarakat. Dalam konteks sosial, pendidikan agama Islam dapat menjadi 
sarana efektif dalam membangun harmoni sosial, terutama di masyarakat 
yang heterogen seperti Indonesia. Beberapa prinsip utama dalam Islam 
yang mendukung terciptanya harmoni sosial sebagai berikut.
1.	 Prinsip ukhuwah (persaudaraan)

Dalam Islam, persaudaraan dibagi menjadi tiga bentuk utama sebagai 
berikut.
a.	 Ukhuwah islamiyah (persaudaraan sesama muslim).
b.	 Ukhuwah wathaniyah (persaudaraan sebangsa dan setanah air).
c.	 Ukhuwah basyariyah (persaudaraan sesama manusia).

Ketiga bentuk persaudaraan ini penting untuk menjaga keharmo-
nisan dalam kehidupan sosial (Azra, 2020: 38). 

2.	 Prinsip keadilan dan kesetaraan
Islam mengajarkan bahwa setiap individu memiliki hak dan kewajiban 
yang sama dalam kehidupan sosial. Keadilan dalam Islam mencakup 
berbagai aspek, seperti ekonomi, hukum, dan sosial tanpa membeda-
kan ras, agama, maupun status sosial. Rasulullah saw. dalam berbagai 
hadisnya menekankan pentingnya menegakkan keadilan, bahkan 
terhadap musuh atau orang yang berbeda keyakinan. Dalam sejarah 
Islam, khalifah-khalifah awal seperti Abu Bakar dan Umar bin Khattab 
dikenal karena kebijakan mereka yang adil dan tidak memihak. 

3.	 Prinsip toleransi dan hidup berdampingan
Islam menganjurkan sikap toleransi terhadap sesama manusia. 
Rasulullah saw. memberikan contoh melalui Piagam Madinah, yang 
menjamin hak-hak berbagai kelompok agama dan etnis dalam satu 
masyarakat (Mulyadi, 2020: 50). Dalam Al-Qur’an disebutkan:



145Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Multikultural

مْ وَلِيَ دِيْنِ ࣖ ٦ 
ُ
مْ دِيْنُك

ُ
ك

َ
ل

“Untukmu agamamu dan untukku agamaku.” (QS al-Kafirun: 6)

Ayat ini menegaskan bahwa Islam menghormati kebebasan bera-
gama dan menolak pemaksaan dalam keyakinan. Prinsip ini menjadi 
dasar bagi masyarakat yang multikultural untuk hidup berdampingan 
secara damai. Dalam praktiknya, toleransi dalam Islam tidak hanya 
dalam hal beragama, tetapi juga dalam interaksi sosial, ekonomi, dan 
budaya. Toleransi bukan berarti mencampuradukkan keyakinan, tetapi 
lebih kepada saling menghormati dan menghargai perbedaan tanpa 
adanya pemaksaan.

Pendidikan agama Islam memiliki peran yang sangat penting dalam 
menciptakan harmoni sosial. Nilai-nilai ukhuwah, keadilan, toleransi, dan 
hidup berdampingan yang diajarkan dalam Islam harus diintegrasikan 
dengan baik dalam sistem pendidikan. Tantangan dalam implementasi 
pendidikan agama Islam dapat diatasi dengan pembaruan kurikulum, 
peningkatan peran guru, serta penguatan pemahaman Islam moderat. 
Jika diterapkan dengan baik, pendidikan agama Islam dapat menjadi pilar 
utama dalam menciptakan masyarakat yang harmonis, damai, dan saling 
menghargai.





147

BAB XI
MASA DEPAN PENDIDIKAN  

AGAMA ISLAM

Pendidikan Islam di Era Digital
Dalam setiap periode sejarah, pendidikan selalu mengalami perkembangan 
sesuai dengan dinamika sosial, budaya, dan teknologi yang ada. Saat ini, 
masyarakat Indonesia tengah berada dalam era digitalisasi yang secara lang-
sung maupun tidak langsung memengaruhi dunia pendidikan. Digitalisasi 
tidak hanya membawa berbagai perubahan dalam metode pembelajaran, 
tetapi juga memberikan tantangan baru yang harus dihadapi oleh pendidik, 
peserta didik, dan seluruh pemangku kepentingan dalam dunia pendidikan.

Era digital ditandai dengan kehadiran teknologi yang berkembang 
pesat dan berdampak pada berbagai aspek kehidupan manusia. Dalam 
dunia pendidikan, teknologi telah mengubah cara belajar dan mengajar 
dari metode konvensional menjadi lebih interaktif serta berbasis digital. 
Pergantian pengetahuan dalam berbagai aspek kehidupan manusia terjadi 
dengan sangat cepat, sehingga menuntut dunia pendidikan untuk terus 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam148

beradaptasi. Era digital sering disebut sebagai evolusi dan rotasi pengeta-
huan yang tinggi serta berada di luar kendali manusia. 

Kondisi ini membuat proses sosialiasi menjadi lebih kompleks dan sulit 
untuk dikelola, terutama dalam lingkungan pendidikan yang sebelumnya 
terbiasa dengan metode tatap muka langsung. Dampak era digital terha-
dap kehidupan sosial publik sangat besar, karena teknologi kini menjadi 
landasan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam dunia pendidikan. 
Namun di sisi lain, era digital juga memastikan bahwa hubungan sosial 
dan ekonomi dapat terus berkelanjutan berkat kemajuan teknologi yang 
semakin pesat (Fujianti, 2024: 111).

Masyarakat yang hidup dalam era digital secara tidak langsung mencip-
takan metode kehidupan baru, di mana berbagai aktivitas yang sebelum-
nya dilakukan secara manual kini bergeser menjadi berbasis teknologi. 
Kebiasaan lama perlahan tergantikan oleh kebiasaan baru yang lebih efisien 
dan praktis. Seiring dengan perkembangan ini, dunia pendidikan juga tidak 
luput dari dampaknya. Pendidikan harus mampu bertransformasi agar tetap 
relevan dengan kebutuhan zaman yang terus berubah.

Manfaat metode yang dapat diterapkan pada era digital dalam pendi-
dikan Islam sangat luas dan berdampak positif dalam meningkatkan efek-
tivitas serta aksesibilitas pembelajaran agama. Berikut adalah beberapa 
manfaat yang bisa diterapkan.
1.	 Penggunaan media pembelajaran berbasis teknologi

Media online menjadi solusi bagi guru dalam menciptakan suasana 
belajar yang lebih menarik dan interaktif. Dalam konteks pendidikan 
Islam, berbagai platform pembelajaran digital dapat dimanfaatkan 
sebagai berikut. 
a.	 Mempermudah pemahaman materi

Dengan adanya media visual dan audio, penyampaian materi 
ajaran Islam bisa lebih mudah dipahami oleh peserta didik, teru-
tama dalam menjelaskan hukum Islam, tafsir Al-Qur’an, serta 
hadis. 

b.	 Evaluasi yang lebih fleksibel
Guru dapat memberikan ujian dan tugas secara online, baik mela-
lui platform pembelajaran berbasis Learning Management System 



149Masa Depan Pendidikan Agama Islam 

(LMS) seperti Google Classroom, Moodle, atau platform khusus 
pendidikan Islam. 

c.	 Pembelajaran yang lebih variatif
Dengan bantuan teknologi seperti video interaktif, animasi islami, 
atau simulasi, peserta didik dapat memahami konsep-konsep 
agama secara lebih mendalam dan tidak monoton (Wardana, 
2022: 6).

2.	 Penggunaan perpustakaan digital
Perpustakaan digital memberikan akses yang lebih luas terhadap berba-
gai sumber referensi dalam pendidikan Islam. Beberapa manfaat dari 
penggunaan perpustakaan digital sebagai berikut. 
a.	 Aksesibilitas tinggi

Santri dan mahasiswa dapat mengakses teks-teks klasik maupun 
kontemporer tanpa harus datang ke perpustakaan fisik. 

b.	 Efisiensi ruang dan biaya
Perpustakaan digital mengurangi kebutuhan akan penyimpanan 
fisik buku dan memberikan opsi lebih hemat biaya karena banyak 
referensi yang tersedia secara gratis. 

c.	 Kemudahan pencarian referensi
Dengan hanya memasukkan kata kunci tertentu, pengguna dapat 
menemukan berbagai kitab tafsir, hadis, dan literatur Islam dari 
berbagai sumber kredibel. Beberapa aplikasi dan situs yang sering 
digunakan dalam pendidikan Islam meliputi Maktabah Syamilah, 
Al-Maktabah Al-Waqfiyah, serta aplikasi Qur’an dan hadis digital. 

d.	 Integrasi dengan metode pembelajaran
Banyak aplikasi yang memungkinkan pengguna untuk membuat 
catatan, menyorot teks, serta berbagi materi dengan sesama pelajar 
atau guru. 

3.	 Penggunaan internet untuk informasi keislaman
Internet telah menjadi sarana utama dalam mencari dan menyebarkan 
informasi tentang Islam. Beberapa manfaat utama yang dapat diperoleh 
melalui penggunaan internet dalam pendidikan Islam sebagai berikut.



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam150

a.	 Akses ke berbagai sumber keagamaan
Banyaknya situs Islam yang menyediakan tafsir Al-Qur’an, hadis, 
serta fatwa-fatwa dari ulama membuat pencarian informasi lebih 
mudah dan cepat. 

b.	 Diskusi keagamaan melalui media sosial dan forum
Masyarakat dapat berpartisipasi dalam diskusi ilmiah dan keaga-
maan melalui forum online, grup WhatsApp, Telegram, atau media 
sosial lainnya. 

c.	 Ceramah dan kajian Islam online
Ustaz dan ulama kini banyak yang memanfaatkan internet untuk 
menyebarkan dakwah melalui platform seperti YouTube, Facebook 
Live, dan podcast islami. Hal ini mempermudah masyarakat dalam 
mendapatkan ilmu agama tanpa harus hadir secara fisik di majelis 
taklim. 

d.	 Meningkatkan literasi digital keislaman
Dengan semakin banyaknya informasi keislaman di internet, 
penting bagi umat Islam untuk memiliki kemampuan literasi 
digital agar bisa membedakan sumber yang kredibel dan yang 
tidak (Zulmi dkk., 2024: 197).

Penerapan teknologi dalam pendidikan Islam tidak hanya meningkat-
kan efektivitas pembelajaran, tetapi juga memperluas jangkauan dakwah 
Islam. Namun, untuk memastikan informasi yang diperoleh tetap sesuai 
dengan ajaran Islam, bimbingan dari guru atau ulama sangat penting dalam 
memilah sumber yang valid dan tepercaya. Dengan bimbingan yang tepat, 
teknologi dapat menjadi alat yang efektif dalam mendukung pendidikan 
dan dakwah Islam.

Tantangan Globalisasi terhadap PAI
Globalisasi telah menjadi istilah yang digunakan untuk menggambar-
kan berbagai perubahan besar yang meliputi banyak bidang, mulai dari 
ekonomi, politik, teknologi komunikasi, hingga budaya. Istilah ini meng-
gambarkan fenomena yang menyebar luas ke seluruh dunia, menghapus 
batas-batas tradisional antara negara dan menciptakan sebuah dunia yang 
semakin terhubung. Globalisasi juga sering dianggap sebagai sebuah proses 



151Masa Depan Pendidikan Agama Islam 

multifungsi yang mencakup perbaikan dalam berbagai aspek kehidupan, 
seperti budaya, politik, teknologi, dan ekonomi. 

Menurut Power yang dikutip oleh Meanand, globalisasi dapat didefi-
nisikan sebagai seperangkat proses di mana dunia secara cepat diintegra-
sikan dalam pasar produksi dan keuangan, serta internasionalisasi budaya 
komoditas yang dipromosikan oleh sistem telekomunikasi global yang 
semakin terhubung. Pandangan ini menggambarkan bagaimana globalisasi 
telah membuat dunia semakin terbuka dalam berbagai aspek kehidupan, 
terutama dalam bidang keuangan, ekonomi, dan komunikasi (Firmansyah 
dkk., 2023: 45).

Jaringan yang luas dan tak terbatas memungkinkan pertukaran 
informasi dserta transaksi berlangsung dengan sangat cepat dan efisien, 
membuka peluang bagi negara-negara untuk berkolaborasi lebih erat 
dalam berbagai sektor. Proses ini yang didorong oleh kemajuan teknologi 
memungkinkan dunia semakin terintegrasi, membawa dampak besar dalam 
hampir setiap aspek kehidupan.

Karakteristik utama dari globalisasi adalah kecepatan informasi, 
kecanggihan teknologi, kemajuan transportasi dan komunikasi, serta 
pelanggaran batas-batas geopolitik tradisional. Ketergantungan antarne-
gara semakin meningkat dengan negara-negara yang saling membutuhkan 
satu sama lain dalam memenuhi berbagai kebutuhan, baik dalam bidang 
ekonomi, politik, maupun budaya. Teknologi yang semakin canggih telah 
mengubah cara kita berkomunikasi dan berinteraksi, memudahkan kita 
untuk mengakses informasi dalam hitungan detik. 

Perkembangan teknologi yang pesat telah memberikan dampak signi-
fikan terhadap berbagai aspek kehidupan, terutama dalam bidang trans-
portasi. Kemajuan teknologi ini telah memungkinkan kita untuk bepergian 
ke hampir semua penjuru dunia dengan lebih cepat, efisien, dan aman. 
Inovasi-inovasi baru yang terus bermunculan setiap tahunnya baik dalam 
perangkat komunikasi maupun dalam kendaraan, telah membuka berbagai 
kemungkinan baru yang sebelumnya tidak terbayangkan. 

Komunikasi dan jejaring sosial kini menjadi bagian penting dari kehi-
dupan sehari-hari, baik di tingkat lokal maupun internasional. Komunitas-
komunitas yang bergerak dalam berbagai bidang, seperti ekonomi, politik, 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam152

pendidikan, dan keagamaan, semakin banyak ditemukan serta aktif berperan 
dalam memajukan dunia sesuai dengan tujuan masing-masing. Globalisasi 
juga menyebabkan ketergantungan antarnegara, terutama bagi negara-
negara berkembang yang masih tertinggal dalam hal teknologi dibanding-
kan dengan negara-negara maju (Gaus, 2017: 13). 

Negara-negara berkembang sangat bergantung pada teknologi dari 
negara maju untuk menghindari ketertinggalan dalam berbagai aspek 
kehidupan. Kepentingan terhadap teknologi menjadi prioritas utama 
bagi negara-negara ini agar dapat mengikuti perkembangan global dan 
memastikan kemajuan mereka dalam berbagai sektor. Selain itu, globalisasi 
juga ditandai dengan pesatnya perkembangan gagasan pembaharuan dan 
inovasi, termasuk dalam dunia pendidikan. Kini, akses terhadap pemikiran 
dari para intelektual dan ahli di berbagai bidang semakin mudah didapat-
kan melalui teknologi yang mempercepat penyebaran pengetahuan serta 
informasi. 

Dunia pendidikan sangat dipengaruhi oleh globalisasi, dengan kema-
juan teknologi yang turut berperan dalam mengubah cara kita belajar. 
Internet, laptop, dan berbagai media teknologi lainnya tidak hanya menjadi 
alat bantu, tetapi seolah telah menjadi kewajiban dalam proses pembela-
jaran saat ini. Media belajar yang dulu terbatas pada papan tulis, spidol, 
dan lapangan kini terasa tertinggal. Sumber belajar yang dulunya hanya 
terbatas pada buku dan guru kini semakin variatif dengan adanya internet, 
memberikan akses yang lebih luas kepada peserta didik untuk memperoleh 
pengetahuan dari berbagai sumber. 

Pendidikan Islam tidak boleh terlalu lama larut dalam tradisional-
isme berpikir dalam pembahasan keagamaan, terutama dalam kajian fikih 
sehingga mengabaikan perkembangan sains dan teknologi yang semakin 
pesat. Jika hal ini terus berlangsung, maka pendidikan Islam berisiko 
menjadi tertinggal atau bahkan ditinggalkan oleh masyarakat yang sema-
kin membutuhkan ilmu pengetahuan yang relevan dengan perkembangan 
zaman. 

Seiring dengan globalisasi yang membawa arus perubahan dalam 
berbagai sektor kehidupan, pendidikan Islam harus mampu merespons 
dinamika zaman dengan mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Tantangan utama yang 



153Masa Depan Pendidikan Agama Islam 

dihadapi pendidikan Islam saat ini berkaitan erat dengan berbagai aspek, 
seperti relevansi kurikulum yang harus mampu mengakomodasi perkem-
bangan teknologi, kesiapan tenaga pendidik dalam menghadapi era digital, 
serta metode pembelajaran yang harus lebih adaptif terhadap perubahan 
zaman. Berikut adalah tantangan globalisasi dalam PAI.
1.	 Pengaruh budaya barat dan sekularisasi

Salah satu tantangan terbesar dalam pendidikan Islam di era globali-
sasi adalah pengaruh budaya Barat yang semakin kuat. Melalui media 
massa, internet, dan hiburan, nilai-nilai sekularisme semakin mendo-
minasi serta memengaruhi cara berpikir dan gaya hidup masyarakat, 
termasuk kaum muslim. Hal ini menimbulkan kekhawatiran akan 
tergerusnya nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, terutama di 
kalangan generasi muda. Pendidikan Islam harus mampu menghadapi 
tantangan ini dengan tetap mempertahankan identitas Islam tanpa 
menutup diri dari perkembangan zaman.

2.	 Perkembangan teknologi dan digitalisasi
Kemajuan teknologi informasi dan komunikasi telah mengubah cara 
belajar dan mengajar dalam dunia pendidikan. Sumber belajar tidak 
lagi terbatas pada buku cetak dan pengajaran di dalam kelas, tetapi 
telah berkembang ke berbagai platform digital. Namun, tantangan 
yang muncul adalah bagaimana pendidikan Islam dapat memanfaatkan 
teknologi ini secara optimal tanpa kehilangan esensi dan nilai-nilai 
Islam yang terkandung dalam proses pembelajaran.

3.	 Kurangnya kurikulum yang adaptif dan kontekstual
Kurikulum pendidikan Islam di banyak negara masih dianggap kurang 
adaptif terhadap perkembangan zaman. Banyak lembaga pendidikan 
Islam yang masih menerapkan kurikulum tradisional tanpa adanya 
inovasi yang sesuai dengan kebutuhan zaman modern. Akibatnya, 
lulusan pendidikan Islam sering kali dianggap kurang siap dalam 
menghadapi tantangan dunia kerja yang semakin kompetitif.

4.	 Kesenjangan akses pendidikan
Tidak semua negara muslim memiliki akses yang sama terhadap pendi-
dikan Islam yang berkualitas. Masih banyak daerah, terutama di negara-
negara berkembang yang mengalami kesulitan dalam menyediakan 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam154

pendidikan Islam yang memadai. Faktor ekonomi, politik, dan sosial 
menjadi hambatan utama dalam pemerataan pendidikan Islam.

5.	 Radikalisme dan misinterpretasi ajaran Islam
Di era globalisasi, penyebaran informasi yang begitu cepat juga membuka 
peluang bagi penyebaran paham radikalisme dan ekstremisme. Beberapa 
kelompok tertentu memanfaatkan platform digital untuk menyebarkan 
pemahaman Islam yang keliru dan tidak sesuai dengan ajaran Islam yang 
sebenarnya. Pendidikan Islam harus berperan dalam membentengi gene-
rasi muda dari pengaruh radikalisme dengan memberikan pemahaman 
Islam yang moderat, inklusif, dan toleran (Firmansyah dkk., 2023: 48).

Pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan dalam era globa-
lisasi, tetapi juga memiliki banyak peluang untuk berkembang. Dengan 
strategi yang tepat, seperti penguatan kurikulum, pemanfaatan teknologi, 
peningkatan kualitas tenaga pendidik, dan penanaman nilai-nilai Islam 
yang moderat, pendidikan Islam dapat terus maju serta berkontribusi dalam 
membentuk generasi muslim yang unggul. Oleh karena itu, semua pihak 
baik pemerintah, lembaga pendidikan, maupun masyarakat, harus bekerja 
sama untuk memastikan bahwa pendidikan Islam tetap relevan dan mampu 
menjawab tantangan zaman.

Relevansi Pendidikan Islam dalam Kehidupan Modern
Pendidikan Islam memiliki relevansi yang sangat kuat dalam kehidupan 
modern, terutama dalam membentuk karakter, moralitas, dan etika indi-
vidu. Dalam konteks globalisasi yang penuh tantangan, pendidikan Islam 
mampu memberikan nilai-nilai spiritual dan etika yang menjadi landasan 
dalam menjalani kehidupan. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Nasution 
(2010) pendidikan Islam bertujuan untuk menciptakan manusia yang 
berakhlak mulia dan memiliki keseimbangan antara ilmu pengetahuan 
serta nilai-nilai keagamaan.

Dalam era digital yang semakin berkembang, pendidikan Islam juga 
berperan dalam membentuk sikap kritis terhadap informasi yang beredar. 
Teknologi membawa banyak manfaat, tetapi juga menimbulkan tantangan 
baru, seperti penyebaran informasi hoaks dan dampak negatif media sosial. 
Menurut Al-Ghazali (1995) pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada 



155Masa Depan Pendidikan Agama Islam 

aspek intelektual, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan adab yang baik, 
yang dapat membimbing individu dalam memilah informasi secara bijak.

Selain itu, pendidikan Islam memiliki kontribusi dalam menciptakan 
keseimbangan antara ilmu duniawi dan ukhrawi. Hal ini sangat penting 
dalam dunia modern yang sering kali menitikberatkan pada kemajuan 
teknologi dan materialisme. Menurut Zuhairini dkk. (2004) pendidikan 
Islam mengajarkan konsep integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai 
ketuhanan, sehingga peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang kuat.

Pendidikan Islam juga berperan dalam membentuk sikap toleransi 
dan harmoni sosial. Dalam kehidupan modern yang semakin pluralistik, 
pemahaman yang benar terhadap ajaran Islam dapat mencegah sikap ekstre-
misme dan radikalisme. Menurut Wahid (2002) pendidikan Islam harus 
dikembangkan dengan pendekatan inklusif, sehingga mampu membangun 
masyarakat yang menghargai perbedaan dan menjunjung tinggi nilai-nilai 
kemanusiaan.

Di bidang ekonomi, pendidikan Islam juga memberikan prinsip-prin-
sip keadilan dan keseimbangan dalam aktivitas ekonomi. Sistem ekonomi 
Islam yang berbasis pada keadilan sosial dan larangan riba menjadi solusi 
dalam menghadapi ketimpangan ekonomi yang sering terjadi dalam 
dunia modern. Menurut Chapra (2000) pendidikan Islam yang baik akan 
membentuk individu yang memahami prinsip ekonomi syariah dan mene-
rapkannya dalam kehidupan sehari-hari.

Selama ini, PAI cenderung hanya berfokus pada aspek pendidikan 
keagamaan secara sempit, padahal tantangan yang dihadapi pendidik di 
era modern jauh lebih kompleks. Seorang pendidik PAI perlu memiliki 
wawasan luas, terutama dalam memahami tantangan yang dihadapi oleh 
umat Islam dalam bidang ekonomi. Saat ini, praktik riba, penyelewengan, 
kecurangan, dan sekulerisasi ekonomi masih banyak terjadi, bahkan di 
kalangan umat Islam sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa ada kesenjangan 
antara pemahaman nilai-nilai Islam dalam pendidikan dan implementasi-
nya dalam kehidupan nyata, khususnya dalam sektor ekonomi. 

PAI memiliki tanggung jawab besar dalam membentuk masyarakat 
Islam yang mampu membangun sistem ekonomi berbasis nilai-nilai syariah. 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam156

Selama ini, PAI sering dianggap pasif dalam merespons berbagai penyim-
pangan ekonomi yang dilakukan oleh generasi muslim. Oleh karena itu, 
penting bagi PAI untuk mengadopsi pendekatan interdisipliner, menginte-
grasikan ilmu ekonomi, sosial, dan hukum Islam agar mampu memberikan 
solusi nyata bagi tantangan ekonomi umat (Rusman, 2021: 279). 

Selain aspek ekonomi, pendidikan Islam juga memiliki peran dalam 
membangun kesadaran lingkungan. Dalam Islam, manusia memiliki tang-
gung jawab sebagai khalifah di bumi untuk menjaga dan melestarikan 
lingkungan. Menurut Amin (2012) pendidikan Islam dapat mengajarkan 
kesadaran ekologis melalui prinsip-prinsip yang diajarkan dalam Al-Qur’an 
dan hadis, seperti larangan pemborosan serta perintah untuk menjaga 
keseimbangan alam.

Dengan berbagai kontribusinya, pendidikan Islam tetap relevan dalam 
kehidupan modern dengan pendekatan kontekstual dan integratif, yang 
memberikan solusi terhadap tantangan di bidang moral, sosial, ekonomi, 
serta lingkungan. Melalui pengajaran nilai-nilai keislaman yang dikom-
binasikan dengan ilmu pengetahuan dan teknologi, pendidikan Islam 
membentuk karakter, mendorong solidaritas sosial, mengedepankan bisnis 
yang berlandaskan prinsip syariah, serta mengajarkan pentingnya menjaga 
alam. Dengan terus beradaptasi, pendidikan Islam dapat memberikan 
manfaat untuk mengatasi permasalahan kehidupan saat ini.

Visi Pendidikan Islam yang Berbasis Rahmatan  
Lil ‘Alamin
Secara etimologis, al-rahmat berasal dari al-rahman yang berarti kasih 
sayang dan simpati yang mendorong seseorang untuk berbuat baik kepada 
mereka yang membutuhkan. Makna ini tidak selalu menunjukkan tindakan 
nyata, tetapi bisa juga merujuk pada sikap simpati semata. Sementara 
itu, kata alamin merujuk pada seluruh makhluk ciptaan Allah baik yang 
bernyawa maupun tidak. Al-Raghib al-Ashfahany membagi alam menjadi 
dua, yaitu alam besar yang mencakup dunia antariksa dan isinya, serta alam 
kecil yang merujuk pada manusia. 

Dalam tafsirnya, Quraish Shihab menekankan bahwa alam merujuk 
pada makhluk hidup, sedangkan Abuddin Nata menyatakan bahwa semua 



157Masa Depan Pendidikan Agama Islam 

ciptaan termasuk yang tidak memiliki kesadaran, tetap bagian dari kehen-
dak Allah. Konsep Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin menegaskan bahwa 
ajaran Islam membawa rahmat bagi seluruh alam, tidak terbatas pada 
manusia, tetapi juga mencakup binatang, tumbuhan, dan lingkungan. Islam 
mengajarkan keseimbangan hidup, menjaga hubungan baik dengan sesama 
makhluk, serta menghindari eksploitasi dan perusakan alam (Setiawan, 
2024: 57).

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam membentuk karak-
ter, akhlak, dan keilmuan umat muslim. Visi pendidikan Islam berbasis 
rahmatan lil ‘alamin berarti menciptakan sistem pendidikan yang inklusif, 
toleran, dan berorientasi pada kemajuan serta kesejahteraan bersama. 
Visi ini menekankan bahwa pendidikan Islam tidak hanya bertujuan 
membentuk individu yang saleh secara spiritual, tetapi juga berperan dalam 
membangun masyarakat yang harmonis, berkeadilan, dan berkemajuan 
dalam berbagai aspek kehidupan, baik dalam ilmu pengetahuan, teknologi, 
ekonomi, maupun sosial. Untuk mewujudkan visi ini, pendidikan Islam 
harus memiliki karakteristik berikut.
1.	 Pendidikan yang humanis dan berkeadilan

Pendidikan Islam harus mampu menanamkan nilai-nilai kasih sayang, 
empati, dan keadilan sosial. Hal ini berarti bahwa setiap individu, 
tanpa memandang status sosial, ekonomi, atau gender, memiliki hak 
yang sama dalam mengakses pendidikan berkualitas. Pendidikan yang 
humanis juga menekankan pentingnya membangun kesadaran akan 
tanggung jawab sosial dan kontribusi positif bagi masyarakat. 

2.	 Pendidikan yang berbasis keilmuan dan kecerdasan spiritual
Pendidikan Islam tidak hanya mengajarkan ibadah ritual, tetapi juga 
harus membangun pemahaman rasional tentang dunia. Islam sangat 
mendorong pengembangan ilmu pengetahuan, sebagaimana ditegas-
kan dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw. Pendidikan yang 
menggabungkan kecerdasan spiritual dan intelektual akan menciptakan 
individu yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki 
kesadaran moral serta etika dalam mengaplikasikan ilmunya. 

3.	 Pendidikan yang menanamkan nilai keadaban global
Pendidikan Islam berbasis rahmatan lil ‘alamin harus menyiapkan 
peserta didik menjadi warga dunia yang berwawasan luas, mampu 



Pengembangan Teori, Konsep, dan Model Pendidikan Agama Islam158

beradaptasi dengan berbagai budaya, serta menjunjung tinggi perda-
maian dan kemanusiaan. Mereka perlu dibekali dengan pemikiran 
kritis, keterampilan komunikasi lintas budaya, serta kesadaran sosial 
agar dapat berkontribusi secara positif dalam masyarakat global. 

4.	 Pendidikan yang berorientasi pada kemajuan dan teknologi
Islam mendukung kemajuan, sebagaimana terbukti dalam sejarah 
ketika umat Islam menjadi pelopor dalam ilmu pengetahuan dan 
teknologi, seperti matematika, kedokteran, serta astronomi. Kejayaan 
ilmuwan muslim menunjukkan bahwa Islam menghargai ilmu dan 
inovasi selama tetap sejalan dengan nilai-nilai agama. Pendidikan Islam 
harus beradaptasi dengan perkembangan zaman, mencetak generasi 
yang unggul dalam keilmuan dan teknologi tanpa meninggalkan akhlak 
serta nilai moral. 



159

DAFTAR PUSTAKA

Abdul, Majid. 2012. Perencanaan Pembelajaran. Bandung: Rosda Karya.
Abdullah, Walib. 2018. “Model Blended Learning dalam Meningkatkan 

Efektifitas Pembelajaran”. dalam Jurnal Pendidikan dan Manajemen 
Islam, 7(1): 855—866. 

Achmad, Mahmud. 2008. Teknik Simulasi dan Permodelan. Yogyakarta: 
Universitas Gajah Mada.

Ahmad, Abu dan Nur Uhbiyati. 2001. Ilmu Pendidikan. Jakarta: Rineka 
Cipta.

Ahmadi, dkk. 2011. Strategi Pembelajaran Sekolah Integratif. Jakarta: Prestasi 
Pustaka.

Akbar, Ali. 2022. “Pendidikan Sosial Kemasyarakatan dalam Perspektif 
Al-Qur’an dan Hadits”. dalam Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(1): 
41—62. 

Al-Attas, Muhammad al-Naquib. 1996. The Concept of Education in Islam: 
A Frame Work for an Islamic Phylosophy of Education. Terjemahan 
Haidar Bagir. Bandung: Mizan.

Ali, Yunasril. 1991. Perkembangan Pemikiran Falsafi dalam Islam. Jakarta. 
Bumi Aksara.



160

Amin, A. 2012. Pendidikan Islam dan Kesadaran Lingkungan. Jakarta: 
Pustaka Islami.

Aminuddin, dkk. 2006. Membangun Karakter dan Kepribadian Melalui 
Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Graha Ilmu.

Arifin, Muzayin. 2003. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.
Azzuhri, Muhandis. 2012. “Konsep Multikulturalisme dan Pluralisme dalam 

Pendidikan Agama (Upaya Menguniversalkan Pendidikan Agama 
dalam Ranah Keindonesiaan)”. dalam Jurnal Forum Tarbiyah, 10(1). 

Baharuddin dan Moh. Makin. 2007. Pendidikan Humanistik: Konsep, Teori, 
dan Aplikasi Praksis dalam Dunia Pendidikan. Yogyakarta: Ar-Ruzz 
Media.

Bahtiar, Abd Rahman. 2016. “Prinsip-prinsip dan Model Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam”. dalam Jurnal Tarbawi, 1(2). 

Damayanti, Christy, Untari Narulita Madyar Dewi, dan Defta Galuh 
Permatasari. 2023. “Diplomasi Pendidikan Sabah Bridge dalam 
Memenuhi Hak Pendidikan Bagi Anak Pekerja Migran Indonesia di 
Sabah, Malaysia”. dalam Indonesian Journal of International Relations, 
7(2): 194—211. 

Darlis, Ahmad, dkk. 2023. “Konsep Pendidikan Tauhid yang Terkandung 
dalam Surat Al-Fatihah”. dalam Jurnal Dirosah Islamiyah, 5(2): 
441—453. 

Darwis, Maidar. 2023. “Konsep Pendidikan Islam dalam Perspektif Ibnu 
Sina”. dalam Jurnal Ilmiah Didaktika, 13(2): 61—69. 

Depdiknas. 2001. Standar Kompetensi Dasar Guru. Jakarta: Ditjen Dikti.
Dhaifi, Ahmad. 2017. “Perkembangan Kurikulum PAI di Indonesia”. dalam 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1): 76—88. 
Fattah, Nanang. 2004. Konsep Manajemen Berbasis Sekolah dan Dewasa 

Sekolah. Bandung: CV Pustaka Bani Qurisy.
Firmansyah, Tasurun Amma, dan Anis Mudawamah. 2023. “Dampak 

Globalisasi dan Tantangannya Terhadap Pendidikan Islam”. dalam 
Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial, 21(1): 43—54. 

Fujianti, Indah. 2024. “Konsep Pendidikan Islam di Era Digital”. dalam 
Jurnal Pendidikan Agama Islam dan Peradaban, 1(2): 99—116. 



161

Gaus, Djulaiha. 2017. “Pendidikan Islam Indonesia dan Tantangan 
Globalisasi: Perspektif Sosio-Historis”. dalam Jurnal Kependidikan 
Dasar Islam Berbasis Sainsurnal Kependidikan Dasar Islam Berbasis 
Sains, 2(1): 13—22. 

Hamalik, Oemar. 2008. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: 
Remaja Rosdakarya.

Hambal, Muhammad. 2020. “Pendidikan Tauhid dan Urgensinya bagi 
Kehidupan Muslim”. dalam Jurnal Pendidikan Islam, 9(1). 

Hamdayama, Jumanta. 2016. Metodologi Pengajaran. Jakarta: Bumi Aksara.
Hamdi, Mhd Rasid, Yuli Harti, dan Yanti. 2020. “Pemikiran Pendidikan 

Islam Ibnu Khaldun 1332M”. dalam Kutubkhanah, 20(2): 121—136. 
Hamruni, dkk. 2021. Teori Belajar Behaviorisme dalam Perspektif Pemikiran 

Tokoh-Tokohnya. Yogyakarta: Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah 
dan Keguruan.

Hanum, Azizah. 2021. “Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Ibnu Khaldun 
Terhadap Konsep Pendidikan Islam”. dalam Jurnal Pendidikan Islam, 
10(2). 

Hasbullah. 1996. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada.

________. 2009. Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan (Umum dan Agama Islam). 
Jakarta: Rajawali Perss.

________. 2010. Otonomi Pendidikan. Jakarta: PT Rajawali Pers.
________. 2012. Dasar-dasar Ilmu Pendidikan. Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada.
Herwansyah. 2017. “Pemikiran Filsafat Ibnu Sina (Filsafat Emanasi, Jiwa 

dan Al-Wujud)”. dalam Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 1(1): 45—56.  
Huda, Miftahul. 2013. Model-Model Pengajaran dan Pembelajaran. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Irmawati. 2024. “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI”. dalam 

Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 4(2): 1743—1757. 
Isjoni. 2014. Cooperative Learning. Bandung: Alfabata.



162

Jauhari, Muhammad Insan. 2022. “Relevansi Konsep Pendidikan ‘Athiyah 
Al-Abrasyi Terhadap Pendidikan Era Modern”. dalam Jurnal Sosial 
Keagaman dan Pendidikan Islam, 17(1): 17—33. 

Junaidi dan Suryanto. 2022. “Urgensi dan Signifikansi Pendekatan 
Multikultural dalam Pendidikan Agama Islam”. dalam Jurnal Studi 
Islam, 2(1). 

Khairil dan Prama Wira Ginta. 2012. “Implementasi Pengamanan Database 
Menggunakan Md5”. dalam Jurnal Media Infotama, 8(1). 

Magdalena, Ina, Hadana Nur Fauzi, dan Raafiza Putri. 2020. “Pentingnya 
Evaluasi dalam Pembelajaran dan Akibat Memanipulasinya”. dalam 
Jurnal Pendidikan dan Sains, 2(2): 244—257. 

Majid, Abdul. 2012. Belajar dan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Maragustam. 2010. Filsafat Pendidikan Islam. Yogyakarta: Sunan Kalijaga.
Muhsinin. 2013. “Model Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam 

Untuk Membentuk Karakter Siswa yang Toleran”. dalam Jurnal 
Penelitian Pendidikan Islam, 8(2). 

Mulia, Harpan Reski. 2018. “Teori Fitrah: Basis Pengembangan Kreativitas 
Peserta Didik dalam Islam”. dalam Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). 

Mulyasa, E. 2013. Standar Kompetensi dan Sertifikasi Guru. Bandung: PT 
Remaja Rosdakarya. 

Musdalifah. 2019. “Konsep Pendidikan Ibnu Sina Tentang Tujuan 
Pendidikan, Kurikulum, Metode Pembelajaran dan Guru”. dalam 
Jurnal Inspriratif Pendidikan, 8(2): 403—417. 

Naif. 2016. “Urgensi Inovasi Pendidikan Islam: Menyatukan Dikotomi 
Pendidikan”. dalam Jurnal Keagamaan dan Pendidikan, 12(2): 19—26. 

Narulita, Emilia Sari Narulita, dkk. 2024. “Pendekatan Manajemen Holistik 
dalam Pengembangan Pendidikan Akhlak di Lembaga Pendidikan 
Islam”. dalam Journal on Education, 7(1): 6492—6504. 

Nasution, H. 2010. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: 
Mizan.

Nasution, S. 1989. Kurikulum dan Pengajaran. Jakarta: Rineka Cipta.
Nata, Abudin. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.



163

Nuraya, Hadi. 2024. “Integrasi Nilai Toleransi dalam Pembelajaran PAI”. 
dalam Jurnal Pendidikan dan Riset, 2(3): 459—466. 

Nurdin, Syafruddin. 2005. Guru Profesional & Implementasi Kurikulum. 
Jakarta: Quantum Teaching.

Nurkanca, Wayan dan Sumartana. 1986. Evaluasi Pendidikan. Surabaya: 
Usaha Nasional.

Nuryana, Zalik. 2018. “Pemanfaatan Teknologi Informasi dalam Pendidikan 
Agama Islam”. dalam Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Keagamaan, 
19(1): 75—86. 

Pamungkas, M. Imam. 2012. Akhlak Muslim Modern, Membangun Karakter 
Generasi Muda. Bandung: Marja.

Pramita, Aldila Winda, dkk. 2023. “Hakikat Pendidikan Islam: Tarbiyah, 
Ta’lim dan Ta’dib”. dalam Journal of Educational Research and Humaniora 
(JERH), 1(2): 83—89. 

Prasetyo, Arif Rahman dan Tasman Hamami. 2020. “Prinsip-Prinsip dalam 
Pengembangan Kurikulum”. dalam Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu 
Pendidikan, 8(1): 42—55. 

Pratama, Yoga Anjas. 2019. “Relevansi Teori Belajar Behaviorisme Terhadap 
Pendidkan Agama Islam”. dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam 
Al-Thariqah, 4(1). 

Purnomo, dkk. 2022. Pengantar Model Pembelajaran. Lombok Tengah: 
Yayasan Hamjah Diha.

Putra, Angga. 2014. Penerapan Model Pembelajaran Kooperatif Tipe Jigsaw 
untuk Sekolah Dasar. Surabaya: CV Jakad Media Publishing.

Rais, Amin. 1998. Tauhid Sosial Formula Menggempur Kesenjangan. 
Bandung: Mizan.

Ratnaningtyas, Oktavia dan Ni’matul Mufidah. 2024. “Pengaruh Metode 
Hiwar terhadap Keterampilan Berbicara Bahasa Arab”. dalam Jurnal 
Ilmu Bahasa Arab, 2(1): 1—13. 

Romlah, Sitti dan Rusdi. 2023. “Pendidikan Agama Islam sebagai Pilar 
Pembentukan Moral dan Etika”. dalam Jurnal Pendidikan dan Keilmuan 
Islam, 8(1): 67—85. 



164

Rubiyanto, Nanik dan Dany Haryanto. 2010. Strategi Pembelajaran Holistik 
di Sekolah. Jakarta: Prestasi Pustaka.

Rusman. 2021. “Peran Pendidikan Agama Islam dalam Mengembangkan 
Ekonomi Islam di Indonesia”. dalam Jurnal Ekonomi dan Perbankan 
Syariah, 6(1) 279—285. 

Sa’ud, Udin Syaefudin. 2010. Inovasi Pendidikan. Bandung: Alfabeta.
Sa’adah, Fuan, dan Dinda Dwi Azizah. 2021. “Aplikasi Hakikat Teori Belajar 

Konstruktivisme dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”. dalam 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1): 1—10. 

Sabara, Rahma dan Abdulloh Hamid. 2022. “Pengembangan Model 
Pembelajaran PAI Berbasis Blended Learning Pasca Pandemi COVID-
19”. dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(1): 74—84. 

Samrin. 2015. “Pendidikan Agama Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional 
di Indonesia”. dalam Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 8(1): 101—116. 

Samsinas. 2009. “Ibnu Khaldun: Kajian Tokoh Sejarah dan Ilmu-Ilmu 
Sosial”. dalam Jurnal Studia Islamika, 6(3): 329—346. 

Sarbaini, Albarra, Nanat Fatah Natsir, dan Erni Haryanti. 2022. “Integrasi 
“Ilmu dan Agama” Sebagai Islamisasi Ilmu Pengetahuan”. dalam Jurnal 
Sosial dan Keagamaan, 7(1): 85—95. 

Setiawan, Rahmadi Agus. 2024. “Model Pendidikan Agama Islam Berbasis 
Rahmatan Lil ‘Alamin dalam Merespon Fase Industri 4.0: Studi Kasus 
di Universitas Islam Indonesia (UII)”. dalam Journal of Education and 
Islamic Studies (JEIS), 1(2): 54—66. 

Simatupang, Halim, dkk. 2019. Handbook Best Practice Strategi Belajar 
Mengajar. Surabaya: CV Pustaka Media Guru.

Soetopo, Hendyat dan Wasty Soemanto. 1986. Pembinaan dan Pengembangan 
Kurikulum: Sebagai Substansi Problem Administrasi Pendidikan. Jakarta: 
Bina Aksara.

Solichin, Mohammad Muchlis. 2018. “Teori Belajar Humanistik dan 
Aplikasinya dalam Pendidikan Agama Islam: Telaah Materi dan Metode 
Pembelajaran”. dalam Jurnal Studi Islam, 5(1): 1—12. 

Suarim, Biasri dan Neviyarni Neviyarni. 2021. “Hakikat Belajar Konsep pada 
Peserta Didik”. dalam Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(1): 75—83. 



165

Sugrah, Nurfatimah. 2019. “Implementasi Teori Belajar Konstruktivisme 
dalam Pembelajaran Sains”. dalam Humanika: Kajian Ilmiah Mata 
Kuliah Umum, 19(2): 121—138. 

Suhada. 2017. “Lingkungan Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran”. dalam 
Journal of Islamic Studies, 13(1): 1—20. 

Suparman, Heru. 2018. Konsep Pendidikan Modern dalam Perspektif 
Al-Qur’an”. dalam Jurnal Pendidikan Islam, 1(1): 61—83. 

Suryabrata, Sumadi. 1998. Pengembangan Alat Ukur Psikologis. Jakarta: 
Dirjen Dikti Depdikbud.

Syadani, Ahmad. 1997. Filsafat Umum. Bandung: Pustaka Setia.
Syafaruddin dan Amiruddin. 2017. Manajemen Kurikulum. Medan: Perdana 

Publishing. 
Syah, Ahmad. 2008. “Term Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam Pendidikan 

Slam: Tinjauan dari Aspek Semantik”. dalam Jurnal Ilmiah Keislaman, 
7(1): 138—150. 

Syahril. 2007. “Konsep Evaluasi Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran”. 
dalam Jurnal Studia Islamika, 4(4): 305—320. 

Tafsir, Ahmad. 2010. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: PT 
Remaja Rosdakarya.

Tsoraya, Nurul Dwi dkk. 2023. “Pentingnya Pendidikan Karakter terhadap 
Moralitas Pelajar di Lingkungan Masyarakat Era Digital”. dalam Jurnal 
Manajemen Pendidikan, 1(1): 7—12. 

Ulfah, Maria. 2011. “Implementasi Konsep Ta’dīb dalam Pendidikan Islam 
untuk Mewujudkan Siswa yang Berkarakter”. dalam Jurnal Ilmiah 
DIDAKTIKA, 12(1): 106—122. 

Uno, Hamzah B. dan Nina Lamatenggo. 2010. Teknologi Komunikasi dan 
Informasi Pembelajaran. Jakarta: PT Bumi Aksara.

Usman. 2006. Manajemen Teori Praktik dan Riset Pendidikan. Jakarta: PT 
Bumi Akasara.

Wahab, Abdul Aziz. 2012. Metode dan Model-Model Mengajar Ilmu 
Pendidikan Sosial (IPS). Bandung: Alfabeta.

Wardana, Billy Eka. 2022. “Hambatan dan Harapan Pendidikan Islam di Era 
Digitalisasi”. dalam Asian Journal of Applied Education (AJAE). 1(1). 



166

Widiasworo, Erwin. 2018. Strategi Pembelajaran Edutainment Berbasis 
Karakter. Yogyakarta: Ar Ruzz Media.

Yuliharti. 2018. “Pembentukan Karakter Islami dalam Hadis dan Implikasinya 
Pada Jalur Pendidikan Nonformal”. dalam Jurnal Kependidikan Islam, 
4(2). 

Zahroh, Isna Fatimatuz. 2020. “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam 
Pembelajaran IPS Di MI”. dalam Jurnal Kajian Keislaman, 8(1): 91—92. 

Zaini, Muhammad. 2009. Pengembangan Kurikulum Konsep Implementasi 
Evaluasi dan Inovasi. Yogyakarta: Teras. 

Zainiyati, Husniyatus Salamah. 2010. Model dan Strategi Pembelajaran Aktif 
(Teori dan Praktek dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam). 
Surabaya: CV Putra Media Nusantara.

Zubaedi. 2012. Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana Prenada 
Media Group.

Zuhairini, dkk. 2004. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.
Zulkifli dan Muhammad. 2023. “Perkembangan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam di Indonesia (Telaah Kurikulum PAI Pra Kemerdekaan 
Hingga Kurikulum Merdeka)”. dalam Jurnal Kajian Pendidikan Agama 
Islam, 2(2): 142—161. 

Zulmi, Rizka, dkk. 2024. “Pendidikan Islam Berbasis Digitalisasi”. dalam 
Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(2): 192—205.

 



167

PROFIL PENULIS

Dr. H. Muhammad Iqbal, M.Ag. lahir di Batuphat, 17 
Februari 1980 dan berdomisili di Lhokseumawe, Aceh. 
Meraih gelar Doktor Pendidikan Agama Islam dari UIN 
Ar-Raniry (2020) serta Magister Pemikiran Islam (2006). 
Saat ini aktif sebagai dosen di Universitas Almuslim (S-2 
PIPS) dan Universitas Islam Aceh (S-2 PAI), juga menjabat 

sebagai Koordinator Mata Kuliah Agama. Penulis rutin menulis buku, 
jurnal, dan terlibat dalam penelitian akademik.

Muhammad, S.Pd., C.PS., C.HL. lahir di Panjoe, Pidie, 24 
Mei 1987. Saat ini penulis tinggal di Ulee Gle, Pidie Jaya. 
Lulusan Manajemen Pendidikan Islam dari STIT 
Darussalamah Pidie (2023) dan sedang menempuh studi 
Pascasarjana PAI di Universitas Islam Aceh (2024). Bekerja 
di sektor swasta, aktif berdakwah, serta terlibat dalam 

berbagai organisasi Islam di tingkat kabupaten dan provinsi.



168

Usman, S.Pd.I. lahir di Pulo Seupeng, Pidie, 31 Desember 
1976. Penulis berdomisili di Bandar Baru, Pidie Jaya. 
Lulusan Pendidikan Agama Islam dari PTI Al-Hilal Sigli 
(2001) dan program profesi guru UIN Banda Aceh (2009). 
Sejak 2022 mengajar di MTsN 1 Pidie dan saat ini menem-
puh Pascasarjana PAI di Universitas Islam Aceh (angkatan 

2024).

Fitriani, S.Pd., Gr. lahir di Geulangang, Pidie Jaya, 1 April 
1991. Lulusan Pendidikan Matematika Universitas Jabal 
Ghafur (2013) dan Program Profesi Guru UIN Imam 
Bonjol Padang (2023). Guru PPPK Kemenag di MIN 23 
Pidie Jaya serta mahasiswa Pascasarjana PAI UI Aceh 
(2024). Aktif di kegiatan pengabdian masyarakat dan seni 

madrasah. Motto: “Hiduplah menjadi bermanfaat.”

Abidah, S.Pd. lahir di Kiran Krueng, 5 Maret 1974 dan 
tinggal di Samalanga, Bireuen. Penulis merupakan lulusan 
Pendidikan Bahasa Indonesia Universitas Jabal Ghafur 
(2011). Selain itu juga merupakan guru PNS di MIN 23 Pidie 
Jaya dan mahasiswa Pascasarjana PAI UI Aceh (2024). 
Berdedikasi pada peningkatan mutu pendidikan Islam di 

Aceh.

Rahmawati, S.Pd.I. lahir di Pante Baroe Glesiblah, 9 Juni 
1990. Penulis berdomisili di Pidie, Aceh. Lulusan Pendidikan 
Bahasa Arab (2013). Mengajar di SMA Sukma Bangsa Pidie 
dan melanjutkan studi Pascasarjana PAI di Universitas 
Islam Aceh. Aktif menulis buku, jurnal, dan kegiatan peng-
abdian masyarakat.



169

Faisal, S.Pd.I. lahir di Desa Pohroh, 7 September 1988 dan 
tinggal di Bireuen, Aceh. Lulusan PAI dari STAI Al-Aziziyah. 
Saat ini menjabat sebagai guru sekaligus kepala sekolah di 
SMK Ummul Ayman 2 dan melanjutkan studi Pascasarjana 
PAI di Universitas Islam Aceh. Produktif menulis buku, 
jurnal, dan aktif dalam kegiatan sosial.

Zaini Dahlan, S.Pd. lahir di Penosan, Gayo Lues, 15 
Desember 2001. Lulusan Manajemen Pendidikan Agama 
Islam dari IAI Almuslim Aceh (2024). Mengajar di Dayah 
Tauthiatuth Thullab dan menjadi mahasiswa Pascasarjana 
PAI Universitas Islam Aceh (2024). Aktif menulis karya 
ilmiah dan terlibat dalam kegiatan pengabdian masyarakat.



170



NOTES














	Prakata
	Daftar Isi
	BAB I
	Prawacana
	Latar Belakang Pendidikan Agama Islam (PAI)
	Urgensi Teori, Konsep, dan Model dalam PAI


	BAB II
	Landasan Filosofis Pendidikan Agama Islam
	Filosofi Tauhid dalam PAI
	Nilai-Nilai Universal dalam PAI
	Hubungan antara PAI dengan Akhlak dan Karakter
	Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam


	BAB III
	Landasan Teoretis Pendidikan Agama Islam
	Definisi dan Ruang Lingkup Teori Pendidikan Islam
	Teori-Teori Belajar yang Relevan dengan PAI (Behaviorisme, Konstruktivisme, dan Humanisme)
	Teori Pendidikan Islam dari Tokoh Muslim (Ibnu Khaldun, Al-Ghazali, dan Ibnu Sina)
	Teori Pendidikan Modern dalam Konteks Islam


	BAB IV
	Pengembangan Konsep Pendidikan Agama Islam
	Pengertian dan Peran Konsep dalam PAI
	Konsep Tarbiyah, Ta’lim, dan Ta’dib
	Pengembangan Konsep Holistik (Integrasi Spiritual, Intelektual, dan Sosial)


	BAB V
	Landasan Model Pendidikan Agama Islam
	Pengertian Model dalam Pendidikan
	Prinsip-Prinsip Pengembangan Model PAI
	Landasan Kurikulum PAI di Indonesia
	Relevansi Model PAI dalam Konteks Global


	BAB VI
	Model-Model Pendidikan Agama Islam
	Model Pembelajaran Konvensional
	Model Pembelajaran Aktif
	Model Pembelajaran Integratif
	Model Pendidikan Karakter Islami


	BAB VII
	Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam
	Urgensi Inovasi dalam PAI
	Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran PAI
	Inovasi Media Pembelajaran
	Pengembangan Model Blended Learning untuk PAI


	BAB VIII
	Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam
	Prinsip-Prinsip Pengembangan Kurikulum PAI
	Kurikulum PAI di Indonesia (dari Kurikulum 1947 hingga Kurikulum Merdeka)
	Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI


	BAB IX
	Evaluasi dan Penilaian Dalam Pendidikan Agama Islam
	Pentingnya Evaluasi dalam PAI
	Metode Penilaian Akhlak dan Kepribadian


	BAB X
	Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Multikultural
	Urgensi Multikulturalisme dalam PAI
	Integrasi Nilai-Nilai Toleransi dalam PAI
	Pendidikan Agama Islam untuk Harmoni Sosial


	BAB XI
	Masa Depan Pendidikan Agama Islam
	Pendidikan Islam di Era Digital
	Tantangan Globalisasi terhadap PAI
	Relevansi Pendidikan Islam dalam Kehidupan Modern
	Visi Pendidikan Islam yang Berbasis Rahmatan Lil ‘Alamin


	Daftar Pustaka
	Profil Penulis

