




Sanksi Pelanggaran Pasal 113
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014

Tentang Hak Cipta

1.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak 
ekonomi sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk 
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling 
lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 
(seratus juta rupiah). 

2.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau 
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f, dan/
atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana 
penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak 
Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 

3.	 Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau 
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/
atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana 
penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/atau pidana denda paling banyak 
Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah). 

4.	 Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) 
yang dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara 
paling lama 10 (sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak 
Rp4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah). 





PENGANTAR EKOTEOLOGI ISLAM
Pelestarian & Konservasi Lingkungan Hidup Perspektif Islam

Penulis:

Ahmad Zumaro | M. Kholis Amrullah | Sarohmad

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh  
Nafal Publishing

PT Nafal Global Nusantara
Jl. Utama 1 Metro 34112 

Telp: +62823-7716-1512, +62 858-0920-7521 
Email: nafalglobalnusantara@gmail.com  

Anggota IKAPI No. 017/LPU/2024

 Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau
 memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan

cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, Desember 2025

Editor: Nur Azizah Rahma
Perancang sampul: Vins Vananda

Penata letak: Vins Vananda

ISBN: 978-634-7493-37-8

E-ISBN: 978-634-7493-38-5

xii + 180 hlm ; 15,5x23 cm.

©Desember 2025



Prakata
Bumi saat ini menghadapi krisis lingkungan yang semakin mengkha-

watirkan mulai dari perubahan iklim, pencemaran, hingga kepu-
nahan keanekaragaman hayati. Berbagai data ilmiah menunjukkan bahwa 
kerusakan tersebut sebagian besar dipicu oleh cara pandang dan perilaku 
manusia yang memosisikan alam sebagai objek eksploitasi. Dalam konteks 
inilah ekoteologi Islam hadir sebagai tawaran paradigma yang memadukan 
nilai-nilai teologis dengan etika ekologis sehingga pelestarian lingkungan 
bukan sekadar isu teknis, melainkan juga bagian dari penghambaan kepada 
Allah.

Buku ini menyajikan kajian komprehensif mengenai dasar-dasar teolo-
gis, prinsip-prinsip etis, dan praktik pelestarian lingkungan yang berakar 
dari ajaran Islam. Berangkat dari konsep tauhid yang menempatkan Allah 
sebagai Pencipta seluruh alam semesta, manusia sebagai khalifah (peme-
gang amanah), dan alam sebagai ayat-ayat kauniyah yang harus dijaga, 
buku ini juga menguraikan bagaimana Al-Qur’an dan hadis membentuk 
kerangka nilai yang mendorong terciptanya keseimbangan ekosistem.

Tidak hanya menelaah teori, buku ini juga menelusuri pemikiran 
para ulama klasik hingga kontemporer, mengupas perkembangan fikih 
lingkungan, serta menampilkan kearifan lokal umat Islam di berbagai 
daerah yang telah mempraktikkan konservasi berbasis nilai keagamaan. 
Lebih jauh, pembahasan meluas pada isu-isu lingkungan global, integrasi 

v



ekoteologi dalam pendidikan Islam, hingga gerakan sosial-ekologis yang 
lahir dari komunitas muslim.

Disusun dalam 12 bab, buku ini membimbing pembaca untuk mema-
hami bahwa pelestarian lingkungan dalam Islam bukanlah agenda sekuler 
atau modern belaka; melainkan perintah agama yang berkelindan dengan 
konsep rahmatan lil ‘alamin. Melalui perpaduan analisis ilmiah, rujukan 
nash, dan contoh praktik nyata, buku ini mengajak pembaca—baik akade-
misi, praktisi, maupun masyarakat umum—untuk menempatkan pelesta-
rian lingkungan sebagai bagian tak terpisahkan dari ibadah dan tanggung 
jawab peradaban.

vi



Daftar Isi
Prakata............................................................................................................ v
Daftar Isi....................................................................................................... vii

BAB I
KONSEP EKOTEOLOGI ISLAM....................................................1

Ekoteologi dalam Islam...................................................................... 1
Krisis Ekologi Global dan Relevansinya  
dalam Pandangan Islam...................................................................... 3
Teori Ekoteologi Islam ....................................................................... 4
Perbedaan Ekoteologi Islam dengan Ekoteologi Barat................... 8
Tujuan dan Urgensi Ekoteologi bagi Umat Muslim Masa Kini... 11

BAB II
LANDASAN TEOLOGIS PELESTARIAN LINGKUNGAN 
DALAM ISLAM...........................................................................15

Ekoteologi Lingkungan..................................................................... 15
Konsep Tauhid sebagai Dasar Etika Lingkungan.......................... 17
Konsep Pelestarian Lingkungan...................................................... 21
Hubungan antara Allah Swt., Manusia, dan Alam ....................... 25
Ayat-Ayat Al-Qur’an Terkait Pelestarian Lingkungan.................. 26
Hadis-Hadis Nabi tentang Ekoteologi Pelestarian Alam.............. 28
Peran Pemerintah dalam Upaya Pelestarian Alam....................... 37

vii



BAB III
SEJARAH PEMIKIRAN EKOTEOLOGI DALAM 
PERADABAN ISLAM..................................................................39

Pandangan Ulama Klasik tentang Hubungan Manusia  
dan Alam............................................................................................. 39
Tradisi Agraris dan Konservasi Lingkungan di Dunia Islam...... 42
Pemikiran Ulama Kontemporer tentang Ekoteologi ................... 43
Transformasi Pandangan dari Masa ke Masa................................ 45

BAB IV 
MANUSIA SEBAGAI KHALIFAH DAN PENGEMBAN 
AMANAH LINGKUNGAN ..........................................................49

Makna Khalifah Fil Ardh dalam Perspektif Al-Qur’an................. 49
Konsep Amanah dan Tanggung Jawab Ekologis........................... 51
Etika Pengelolaan Sumber Daya Alam........................................... 53
Prinsip-Prinsip Penetapan Kawasan Lindung dalam 
Perspektif Islam.................................................................................. 54
Penyimpangan dari Konsep Khalifah: Eksploitasi dan 
Kerusakan........................................................................................... 56

BAB V
PRINSIP-PRINSIP EKOTEOLOGI ISLAM...................................59

Prinsip Keseimbangan (Mizan)....................................................... 59
Prinsip Keberlanjutan (Istimrariyyah)............................................ 61
Prinsip Keadilan Ekologis (‘Adalah bi Al-Bi’ah)............................. 63
Prinsip Kesucian Alam (Thaharah Al-‘Alam)................................. 65
Prinsip Larangan Berbuat Kerusakan (La Tufsidu Fil-Ard)......... 66

viii



BAB VI
KONSEP KEBERLANJUTAN DALAM AL-QUR’AN DAN 
HADIS........................................................................................69

Makna Keberlanjutan Menurut Islam............................................. 69
Al-Qur’an sebagai Pedoman Pembangunan Berwawasan 
Lingkungan......................................................................................... 72
Hadis-Hadis tentang Konservasi Alam.......................................... 76
Integrasi Nilai Keberlanjutan dalam Kehidupan  
Umat Muslim..................................................................................... 79

BAB VII
FIKIH LINGKUNGAN..................................................................83

Sejarah Perkembangan Fikih Lingkungan..................................... 83
Hukum Islam tentang Pemanfaatan Air, Tanah, dan Udara........ 85
Larangan Pencemaran dan Pemborosan Sumber Daya............... 87
Pengelolaan Limbah dan Konsep Al-Dharar Yuzal ...................... 89
Wakaf Lingkungan dan Sedekah Hijau........................................... 94

BAB VIII
KEARIFAN LOKAL DAN PELESTARIAN LINGKUNGAN ..........97

Integrasi Ajaran Islam dengan Tradisi Lokal  
Pelestarian Alam................................................................................ 97
Pesantren Ramah Lingkungan....................................................... 100
Praktik Konservasi Berbasis Komunitas Muslim........................ 102
Penguatan Peran Masjid sebagai Pusat Edukasi Lingkungan.... 104

ix



BAB IX 
TANTANGAN GLOBAL DAN KRISIS LINGKUNGAN 
KONTEMPORER...................................................................... 107

Perubahan Iklim dan Pemanasan Global  
dalam Perspektif Islam.................................................................... 107
Krisis Air, Kerusakan Hutan, dan Polusi...................................... 111
Dampak Urbanisasi dan Industrialisasi terhadap Alam............. 116
Peran Umat Islam dalam Forum Lingkungan Global................ 118

BAB X
EKOTEOLOGI ISLAM DALAM PENDIDIKAN........................... 123

Integrasi Pendidikan Lingkungan dalam Kurikulum 
Madrasah dan Pesantren................................................................ 123
Model Pembelajaran Ekoteologi Berbasis Ayat Kauniyah ........ 128
Peran Guru, Dai, dan Ulama sebagai Agen Perubahan 
Ekologis............................................................................................. 131
Metode Pendidikan Lingkungan yang Islami dan Aplikatif...... 133

BAB XI
GERAKAN SOSIAL DAN AKTIVISME LINGKUNGAN 
ISLAMI .................................................................................... 137

Lahirnya Gerakan Green Islam...................................................... 137
Organisasi Lingkungan Berbasis Islam di Indonesia dan 
Dunia................................................................................................. 139
Strategi Dakwah Lingkungan......................................................... 147
Peran Perempuan Muslim dalam Pelestarian Alam................... 150



BAB XII
EKOTEOLOGI ISLAM DAN MASA DEPAN BUMI ................... 153

Skenario Masa Depan Bumi yang Menerapkan Prinsip 
Ekoteologi Islam.............................................................................. 153
Konsep Rahmatan Lil ‘Alamin sebagai Paradigma 
Penyelamatan Lingkungan............................................................. 155
Sinergi antara Sains, Teknologi, dan Ajaran Islam...................... 157
Seruan Membangun Peradaban Hijau Berlandaskan Nilai-
Nilai Islam......................................................................................... 160

Daftar Pustaka........................................................................................... 163
Profil Penulis.............................................................................................. 179



xii



BAB I
KONSEP EKOTEOLOGI ISLAM

Ekoteologi dalam Islam
Ekoteologi merupakan perpaduan dari dua istilah, yaitu “ekologi” dan 
“teologi”. Secara etimologis, ekologi berasal dari bahasa Yunani yakni oikos 
yang berarti ‘rumah atau tempat tinggal’ serta logos yang berarti ‘ilmu 
atau pengetahuan’. Istilah ini pertama kali diperkenalkan oleh seorang 
ahli biologi bernama Ernst Haeckel pada pertengahan tahun 1860. Dalam 
pengertian terminologis, ekologi menekankan pentingnya hubungan 
timbal balik antara makhluk hidup dan lingkungannya. 

Fritjof Capra memahami ekologi sebagai kajian yang berfokus pada 
keterhubungan di antara seluruh makhluk hidup di bumi. Bumi digam-
barkan layaknya sebuah rumah tangga besar yang dihuni oleh beragam 
anggota yang saling berinteraksi. Setiap unsur, baik manusia, hewan, 

1



tumbuhan, maupun komponen abiotik tidak berdiri sendiri; tetapi teri-
kat satu sama lain. Keberlangsungan hidup semua makhluk hanya dapat 
terjamin apabila tercipta keseimbangan dan keharmonisan dalam rumah 
tangga bumi tersebut. Oleh karena itu, ekologi dipandang sebagai ilmu 
yang menjelaskan jaringan kehidupan yang saling bergantung dan saling 
mendukung.

R.E. Sumaatmadja menjelaskan bahwa ekologi adalah ilmu yang 
mempelajari hubungan timbal balik antara makhluk hidup dan sesamanya 
maupun dengan komponen tak hidup di sekitarnya. Hubungan ini tidak 
hanya mencakup interaksi antarmakhluk hidup, tetapi juga melibatkan 
faktor fisik seperti tanah, air, udara, dan cahaya matahari. Seluruh faktor 
tersebut menjadi penopang utama keberlangsungan kehidupan makhluk 
hidup. Dengan demikian, ekologi menekankan pentingnya keterpaduan 
antara faktor biotik dan abiotik dalam menjaga keseimbangan ekosistem. 
Hal ini menunjukkan bahwa kehidupan manusia dan makhluk lain tidak 
dapat dilepaskan dari lingkungannya.

Otto Soemarwoto mendefinisikan ekologi sebagai ilmu yang menelaah 
hubungan timbal balik antara makhluk hidup dan lingkungan hidupnya. 
Ekologi dalam pandangannya tidak hanya berkaitan dengan interaksi biolo-
gis, tetapi juga mencakup aspek lingkungan yang lebih luas. Lingkungan 
hidup mencakup unsur alam, sosial, dan budaya yang turut memenga-
ruhi kehidupan organisme. Melalui pemahaman tersebut, manusia dapat 
mengetahui cara kerja suatu ekosistem sekaligus menyadari dampak yang 
terjadi apabila keseimbangannya terganggu. Pandangan ini menegaskan 
bahwa ekologi berperan penting sebagai dasar untuk menjaga kelestarian 
lingkungan demi keberlanjutan hidup seluruh makhluk di bumi.

Dalam Islam, ekoteologi bertumpu pada fondasi konseptual yang 
kokoh dan bersifat menyeluruh serta mendalam. Worldview Islam tidak 
dipahami sebagai sekadar kumpulan gagasan yang terpisah, tetapi seba-
gai sistem pemikiran yang utuh, konsisten, dan saling terhubung. Dalam 
kerangka ini, setiap aspek kehidupan termasuk hubungan manusia dengan 
alam ditempatkan sebagai bagian dari kesatuan yang tidak dapat dipisahkan 

Pengantar Ekoteologi Islam2



BAB II
LANDASAN TEOLOGIS PELESTARIAN 

LINGKUNGAN DALAM ISLAM

Ekoteologi Lingkungan
Ekoteologi atau teologi lingkungan merupakan cabang kajian baru dalam 
ilmu teologi yang berfokus pada hubungan manusia dengan lingkungan 
hidup berdasarkan ajaran agama. Konsep ini pertama kali diperkenalkan 
oleh dua teolog Kristen, yakni JB. Banawiratma dan J. Muller SJ melalui 
buku Berteologi Sosial dan Lintas Ilmu. Dalam karya tersebut dijelaskan 
bahwa manusia sebagai citra Allah memiliki tanggung jawab moral dan 
spiritual untuk menjaga serta melestarikan ciptaan Tuhan (Burhanudin, 
2016). 

Dalam pandangan Islam, teologi lingkungan termasuk dalam ranah 
teologi kontemporer yang tidak hanya membahas aspek ketuhanan; tetapi 

15



juga persoalan sosial, kemanusiaan, dan ekologis. Hal ini berbeda dengan 
teologi Islam klasik yang bersifat teosentris, yaitu berpusat pada Tuhan 
tanpa memberi ruang cukup bagi peran manusia sebagai khalifah di bumi. 
Pandangan teologi klasik seperti ini dianggap tidak lagi relevan dengan 
realitas kehidupan modern. 

Para pemikir Islam seperti Muhammad Iqbal, Fazlur Rahman, dan 
Seyyed Hossein Nasr menilai bahwa teologi klasik tidak mampu menjawab 
berbagai persoalan kemanusiaan; seperti kemiskinan, ketimpangan sosial, 
dan kerusakan lingkungan. Oleh karena itu, mereka mendorong lahirnya 
teologi yang lebih “membumi” yaitu teologi yang tidak hanya berorien-
tasi pada keyakinan semata, tetapi juga mampu memberikan solusi nyata 
terhadap permasalahan kehidupan (Bagus, 1996).

Asghar Ali Engineer (2003) berpendapat bahwa teologi masa kini 
perlu bersifat kreatif dan kontekstual. Teologi tidak boleh terjebak pada 
pembahasan metafisik yang abstrak, tetapi harus menjadi pedoman moral 
yang membimbing manusia dalam kehidupan sosialnya. Teologi kreatif 
bertujuan untuk menghapuskan kondisi stagnan atau status quo serta 
mendorong lahirnya kesadaran sosial yang lebih adil dan manusiawi. 
Dalam pandangan ini, teologi berfungsi sebagai inspirasi yang menun-
tun umat manusia untuk terus melakukan pembaruan moral, sosial, dan 
ekologis sesuai dengan nilai-nilai agama.

Sementara itu, M. Amin Abdullah (1995) menekankan bahwa teologi 
Islam kontemporer harus mampu menjawab berbagai isu kemanusiaan 
universal, seperti pluralisme, kemiskinan struktural, dan krisis lingkungan. 
Teologi yang hanya berfokus pada persoalan ketuhanan tanpa menyentuh 
realitas sosial akan kehilangan makna dan relevansinya di tengah masya-
rakat modern.

Berkaitan dengan itu, muncul gagasan tentang perlunya neo-kalam 
atau pembaruan dalam teologi Islam. Pembaruan ini tidak dimaksudkan 
untuk mengubah pokok-pokok ajaran tentang keesaan Tuhan, tetapi untuk 
memperbarui cara pandang teologis agar lebih relevan dengan tantangan 

Pengantar Ekoteologi Islam16



BAB III
SEJARAH PEMIKIRAN EKOTEOLOGI  

DALAM PERADABAN ISLAM

Pandangan Ulama Klasik tentang Hubungan 
Manusia dan Alam
Manusia memiliki hubungan yang erat dengan alam semesta. Fitrahnya 
sebagai khalifah di alam raya ini ialah untuk mengemban tanggung jawab 
agar dapat melestarikan dan merawat alam. Khalifah dalam pandangan 
al-Farabi, Ibn Khaldun, dan al-Ghazali adalah makhluk pilihan Tuhan yang 
memiliki kedudukan sebagai makhluk muqaddas (suci) dan juga meru-
pakan bayangan Tuhan di muka bumi karena manusia adalah wakil-Nya. 
Oleh sebab itu, manusia diberi kelebihan daripada makhluk Tuhan yang 
lain dengan adanya anugerah ilmu agar dapat merawat alam dengan baik.

39



Dalam hal ini, al-Farabi, Ibn Khaldun, dan al-Ghazali tentu memiliki 
pandangan yang berbeda-beda. Menurut al-Farabi, alam sebagai sebuah 
kosmos yang tersusun secara rasional dan hierarkis sehingga setiap ciptaan 
memiliki posisi serta fungsi tertentu dalam keteraturan Ilahi. Alam bukan 
sekadar realitas material, melainkan manifestasi kehendak Allah yang 
dapat dipahami melalui akal. Oleh karena itu, manusia dituntut membaca 
hukum-hukum yang berlaku di alam semesta, menjaga harmoni kosmik, 
dan tidak merusaknya.

Dalam kerangka tersebut, manusia dipandang sebagai elemen penting 
yang menyempurnakan kosmos. Akal yang dianugerahkan oleh Allah 
memberi kemampuan untuk menyesuaikan diri dengan hukum alam. 
Jika digunakan dengan benar, akal akan menjaga keseimbangan ekologi. 
Namun, jika disalahgunakan akan menjadi penyebab kehancuran. Dengan 
demikian, keberadaan manusia membawa konsekuensi moral, yakni kewa-
jiban menjaga keteraturan kosmik sesuai kehendak Ilahi.

Tujuan hubungan manusia dan alam menurut al-Farabi bukan hanya 
untuk memenuhi kebutuhan material, melainkan juga sebagai jalan menca-
pai kebahagiaan sejati (sa’adah). Alam adalah sarana pendidikan moral dan 
spiritual, tempat manusia belajar tentang keseimbangan dan keteraturan. 
Kebahagiaan sejati hanya dapat terwujud jika manusia secara kolektif 
menjaga kelestarian alam sehingga tercipta harmoni universal antara 
manusia, alam, dan Sang Pencipta.

Kemudian dalam pandangan Ibn Khaldun, alam memiliki peran 
penting untuk membentuk peradaban. Iklim, kesuburan tanah, dan kondisi 
geografis berpengaruh besar terhadap pola hidup, perilaku, serta sistem 
sosial masyarakat. Masyarakat yang tinggal di wilayah subur cenderung 
hidup menetap, bercocok tanam, dan membangun struktur sosial yang 
lebih kompleks. Sebaliknya, masyarakat yang hidup di daerah tandus 
biasanya mengembangkan pola hidup nomaden yang sederhana. 

Selain itu, Ibn Khaldun menekankan adanya hubungan timbal balik 
antara manusia dan alam. Manusia memang memanfaatkan sumber daya 
alam untuk bertahan hidup, tetapi cara pengelolaannya menentukan 

Pengantar Ekoteologi Islam40



BAB IV 
MANUSIA SEBAGAI KHALIFAH DAN 

PENGEMBAN AMANAH LINGKUNGAN 

Makna Khalifah Fil Ardh dalam Perspektif Al-Qur’an
Munawwir (1997) menjelaskan bahwa khalifah secara etimologis bera-
sal dari kata kerja khalafa–yakhlufu–khalāif yang bermakna ‘pengganti, 
menggantikan, atau menempati posisi tertentu’. Pendapat lain mengatakan 
istilah tersebut diturunkan dari kata khalf yang berarti ‘di belakang atau 
menggantikan’ serta dapat pula dikaitkan dengan kata khalaf yang meng-
acu pada orang yang datang kemudian, berbeda dengan istilah salaf yang 
merujuk pada orang-orang terdahulu (Lisnawati, 2015). Nurcholish Madjid 
menafsirkan makna pengganti dalam istilah khalifah sebagai khalifatullah, 
yakni pengganti atau penerus Allah di bumi. Artinya, manusia sebagai 
penerima tanggung jawab diamanahkan untuk menjalankan kepengurusan 

49



segala aspek kehidupan dengan berlandaskan petunjuk Allah, sedangkan 
Allah juga menganugerahkan akal atau kecerdasan sebagai instrumen 
epistemologis bagi manusia untuk memahami, mengelola, dan mengem-
bangkan kehidupan di dunia (Rachman, 2011). 

Dalam perspektif Al-Qur’an, kedudukan manusia dipandang dari dua 
dimensi utama yang meliputi sebagai wakil Tuhan yang memiliki kecen-
derungan aktif-agresif sekaligus sebagai hamba Tuhan yang bersifat pasif 
dalam arti tunduk. Apabila salah satu dimensi tersebut dipahami secara 
parsial, khususnya dimensi kekhalifahan tanpa kesadaran kehambaan, 
akan muncul praktik anarkisme sebagai wakil Tuhan yang berlebihan 
kepentingannya terhadap alam. Akibatnya, alam akan mengalami beban 
eksploitasi yang melampaui batasan (Al-Thabari, 2000). Untuk itu diper-
lukan pemahaman holistik tentang khalifah. Allah berfirman dalam QS 
al-Baqarah ayat 30.

 
ُ

جۡعَل
َ

ت
َ
 أ

ْ
وآ

ُ
ال

َ
ةٗۖ ق

َ
رضِۡ خَلِيف

َ
ي جَاعِلٞ فِي ٱلۡأ ِ

ةِ إِنّ
َ
ئِك

َٰٓ
كَ لِلۡمَل  رَبُّ

َ
ال

َ
وَإِذۡ ق

سُ  دِّ
َ
ق
ُ
مۡدِكَ وَن حُ بِحَ سَبِّ

ُ
حۡنُ ن

َ
مَاءَٓ وَن فِيهَا مَن يُفۡسِدُ فِيهَا وَيَسۡفِكُ ٱلدِّ

 
َ

مُون
َ
ا تَعۡل

َ
مُ مَا ل

َ
عۡل

َ
يٓ أ ِ

 إِنّ
َ

ال
َ
كَۖ ق

َ
ل

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat:, 
‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka 
bumi’. Mereka berkata, ‘Mengapa Engkau hendak menjadikan 
(khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya 
dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih 
dengan memuji Engkau dan menyucikan Engkau?’ Tuhan berfirman, 
‘Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui’.”

Kata kunci dalam ayat di atas adalah khalifah. Secara etimologis, 
khalifah berarti seseorang yang datang kemudian untuk menggantikan 
pendahulunya. Secara terminologis, konsep khalifah memiliki makna 
fungsional yakni manusia sebagai subjek yang menerima mandat dari Allah 
untuk mengelola bumi. Dengan demikian, kedudukan manusia sebagai 
khalifah tidak dipahami sebagai penguasa absolut atas bumi; melainkan 

Pengantar Ekoteologi Islam50



BAB V
PRINSIP-PRINSIP  

EKOTEOLOGI ISLAM

Prinsip Keseimbangan (Mizan)
Al-Qur’an menegaskan dalam surah ar-Rahman ayat 7–9 bahwa alam 
semesta diciptakan dalam keseimbangan yang sempurna. Prinsip mizan 
merujuk bahwa seluruh ciptaan Allah Swt. berjalan dalam harmoni dan 
keteraturan sesuai ketetapan-Nya. Ini berarti setiap unsur memiliki fungsi 
yang saling melengkapi dalam menjaga keberlangsungan. Keseimbangan 
ini tidak hanya mencakup relasi antara manusia dan lingkungannya, tetapi 
juga mencakup keterhubungan dengan seluruh makhluk ciptaan lainnya. 
Dalam perspektif ekoteologi, konsep mizan mendorong umat Islam untuk 
mengadopsi gaya hidup yang lebih ramah lingkungan, seperti mengurangi 

59



limbah, menggunakan energi secara efisien, serta mendukung kebijakan 
yang melindungi ekosistem (Al-Qurthubi, 2006). 

Islam mengajarkan bahwa eksploitasi yang berlebihan terhadap alam 
dalam bentuk apa pun bertentangan dengan prinsip keberlanjutan dan 
keseimbangan yang telah Allah tetapkan. Prinsip keseimbangan sangat 
ditekankan dalam Al-Qur’an sebagai fondasi tatanan alam sebagaimana 
dalam QS ar-Rahman ayat 9.

 
َ

 ٱلۡمِيزَان
ْ
خۡسِرُوا

ُ
ا ت

َ
 بِٱلۡقِسۡطِ وَل

َ
 ٱلۡوَزنۡ

ْ
قِيمُوا

َ
وَأ

“Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu 
mengurangi neraca itu.”

Mizan bukan hanya dimaknai sebagai keseimbangan ekologis dalam 
pengertian ilmiah, tetapi juga sebagai kewajiban teologis yang menuntut 
ketaatan manusia terhadap hukum-hukum Ilahi. Wahbah az-Zuḥaylī 
dalam al-Wajīz menjelaskan bahwa mizan mengandung makna ukuran, 
timbangan, dan rasa keadilan dalam seluruh aspek muamalah, termasuk 
relasi manusia dengan lingkungannya (Anti dkk., 2021). Pemaknaan ini 
diperkuat oleh penafsiran klasik seperti Ibn Katsir yang menegaskan 
bahwa mizan adalah prinsip kosmik yang meliputi keseimbangan antara 
langit dan bumi yang kemudian dapat diperluas menjadi prinsip ekologis 
dinamis bahwa setiap ekosistem memiliki mekanisme homeostasis yang 
wajib dijaga agar keberlanjutannya tetap terjamin. Sejalan dengan itu, pene-
litian kontemporer menunjukkan bahwa krisis ekologis modern, seperti 
perubahan iklim dan kerusakan habitat merupakan akibat langsung dari 
pelanggaran terhadap prinsip mizan (Fathurahman, 2022). Oleh sebab 
itu, manusia sebagai khalifah di bumi memiliki tanggung jawab moral 
dan spiritual untuk menjaga keseimbangan tersebut, tidak hanya demi 
kelestarian lingkungan; tetapi juga sebagai bentuk pengabdian kepada 
Sang Pencipta. 

Pengantar Ekoteologi Islam60



BAB VI
KONSEP KEBERLANJUTAN DALAM  

AL-QUR’AN DAN HADIS

Makna Keberlanjutan Menurut Islam
Keberlanjutan (sustainability) merupakan konsep strategis yang memegang 
peranan penting dalam pembangunan modern. Keberlanjutan mengacu 
pada kemampuan untuk memenuhi kebutuhan manusia saat ini tanpa 
mengurangi kapasitas sumber daya dan peluang bagi generasi mendatang 
untuk memenuhi kebutuhan mereka. Konsep keberlanjutan menekankan 
keseimbangan antara pertumbuhan ekonomi, kelestarian lingkungan, dan 
kesejahteraan sosial sehingga pembangunan tidak hanya bersifat jangka 
pendek, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang. Dalam 
pandangan global, penerapan prinsip keberlanjutan menjadi landasan 
bagi pengelolaan sumber daya alam, perencanaan pembangunan, serta 

69



implementasi kebijakan yang bertujuan menjaga keberlanjutan ekosistem 
dan kualitas hidup manusia secara menyeluruh. Keberlanjutan bukan 
sekadar isu lingkungan, melainkan juga menyentuh aspek sosial, ekonomi, 
dan budaya yang secara mendasar memastikan tercapainya kesejahteraan 
manusia yang berkelanjutan (Ulfah, 2025).

Dalam perspektif Islam, isu-isu pembangunan berkelanjutan diba-
has secara menyeluruh melalui ajaran Al-Qur’an dan hadis. Al-Qur’an 
dan hadis menyediakan prinsip-prinsip normatif yang dapat dijadikan 
pedoman dalam pengelolaan alam semesta termasuk sumber daya alam, 
lingkungan hidup, serta kesejahteraan rohani dan jasmani. Prinsip-prinsip 
tersebut menegaskan bahwa setiap tindakan manusia di bumi merupakan 
bagian dari ibadah kepada Allah Swt. yang mengandung tanggung jawab 
moral dan sosial untuk menjaga keseimbangan, keadilan, dan kesetaraan 
dalam masyarakat (Rahman, 2018). 

Makna keberlanjutan dalam perspektif Islam ini tidak hanya 
menekankan pemeliharaan sumber daya alam dan keseimbangan ekosistem, 
tetapi juga bertujuan untuk mencapai maslahah dan kesejahteraan manusia 
secara menyeluruh yang selaras dengan prinsip-prinsip maqashid syariah. 
Pengelolaan sumber daya ini dilakukan berdasarkan prinsip keadilan (’adl), 
tanggung jawab (amanah), dan ketauhidan (tawhid) sehingga segala aktivi-
tas tidak semata-mata mengejar keuntungan materi, tetapi juga memper-
timbangkan dampak sosial, moral, dan lingkungan (Suharti, 2023). Dengan 
demikian, pendekatan Islam terhadap keberlanjutan tidak hanya bersifat 
ekologis atau ekonomi; tetapi juga holistik, mencakup dimensi spiritual, 
sosial, dan etika sehingga pembangunan berkelanjutan dapat tercapai 
dalam kerangka keseimbangan antara manusia, alam, dan pencipta-Nya.

Maqashid syariah merupakan konsep fundamental dalam hukum 
Islam yang merujuk pada tujuan-tujuan utama atau hikmah di balik 
ditetapkannya syariat. Menurut Sa’bandiyah (2025), maqashid syariah 
memfokuskan perlindungan terhadap lima aspek pokok kehidupan manu-
sia yang dikenal dengan al-daruriyat al-khams. Lima aspek yang dimaksud 
ialah perlindungan terhadap agama (hifdz al-din), perlindungan terhadap 

Pengantar Ekoteologi Islam70



BAB VII
FIKIH LINGKUNGAN

Sejarah Perkembangan Fikih Lingkungan
Kesadaran untuk menjaga lingkungan hidup bukanlah isu baru dalam 
Islam. Sejak awal, ajaran Islam menempatkan manusia sebagai khalifah di 
muka bumi untuk memelihara dan mengelola alam. Hal ini tecermin dalam 
berbagai ayat Al-Qur’an maupun hadis yang menegaskan keseimbangan, 
larangan berbuat kerusakan (fasad), serta kewajiban menghindari pembo-
rosan. Seiring perjalanan sejarah, gagasan-gagasan tersebut berkembang 
menjadi apa yang dikenal sebagai fikih lingkungan (fiqh al-bi’ah), sebuah 
bidang kajian hukum Islam yang fokus pada etika ekologis dan pengelo-
laan sumber daya alam secara berkelanjutan. Perjalanan fikih lingkungan 
dapat ditelusuri dari masa klasik, modern, hingga kontemporer dengan 

83



bentuk perkembangan yang terus menyesuaikan tantangan zaman dan 
kebutuhan masyarakat.

Dalam sejarah perkembangan fikih lingkungan pada masa klasik 
(abad 7—15 M), prinsip-prinsip ekologis sudah tercantum di Al-Qur’an 
dan sunnah meskipun belum ada disiplin tersendiri. Nabi Muhammad 
saw. memberi teladan dalam menjaga alam dengan menghemat air saat 
berwudu dan memperlakukan hewan serta tumbuhan dengan baik. Para 
ulama klasik kemudian merumuskan kaidah-kaidah fikih universal, seperti 
al-dharar yuzal (bahaya harus dihilangkan) dan la dharar wa la dhirar 
(tidak membahayakan diri sendiri maupun orang lain) yang menjadi 
fondasi normatif fikih lingkungan modern (Thohari, 2013).

Memasuki masa modern (abad 20, khususnya pasca 1970-an), kesa-
daran global mengenai krisis ekologi mendorong ulama muslim untuk 
menafsirkan ulang teks-teks agama dalam perspektif lingkungan. Pada 
periode ini, istilah fiqh al-bi’ah mulai digunakan dan maqaṣid al-syari‘ah 
diperluas untuk mencakup perlindungan alam (hifzh al-bi’ah). Bentuk 
perkembangan pada masa ini berupa kajian awal mengenai polusi, defo-
restasi, dan konservasi air serta munculnya publikasi jurnal dan makalah 
konferensi yang membahas fikih lingkungan secara sistematis (Zuhdi, 
2015).

Kemudian pada masa kontemporer (abad 21 hingga kini), fikih ling-
kungan mengalami institusionalisasi melalui akademisi, pesantren, dan 
fatwa. Di Indonesia, gerakan ekopesantren dan kurikulum berbasis ling-
kungan mulai diterapkan. Begitupun fatwa MUI mulai mengatur pengelo-
laan sampah, hutan, dan praktik pembangunan ramah lingkungan. Selain 
itu, kajian akademik lintas disiplin semakin banyak muncul dengan meng-
gabungkan hukum Islam, kebijakan publik, dan ilmu lingkungan. Bentuk 
perkembangan ini menunjukkan bahwa fikih lingkungan modern tidak 
hanya normatif, tetapi juga aplikatif dan solutif (Istiani, 2019). 

Selain itu, terdapat fase penguatan teoretis di era kontemporer lanjut 
yang mana para sarjana melakukan rekonstruksi ushul fiqh dengan pende-
katan maqaṣid al-syari‘ah untuk memperluas tujuan syariah dengan 

Pengantar Ekoteologi Islam84



BAB VIII
KEARIFAN LOKAL DAN  

PELESTARIAN LINGKUNGAN 

Integrasi Ajaran Islam dengan Tradisi Lokal 
Pelestarian Alam
Integrasi nilai-nilai Islam moderat dalam menjaga kelestarian alam dan 
ekosistem dipandang sebagai bentuk ibadah sekaligus tanggung jawab 
moral setiap individu. Meskipun demikian, kerusakan lingkungan yang 
semakin meluas justru banyak dipicu oleh aktivitas manusia yang meng-
ganggu keseimbangan ekosistem. Dalam perspektif Islam, pengelolaan 
sumber daya alam seharusnya berlandaskan prinsip penghormatan terha-
dap alam, tanggung jawab, dan solidaritas sosial. Prinsip ini mempertegas 
bahwa ajaran agama tidak hanya mengatur dimensi spiritual manusia 

97



dengan Tuhan, tetapi juga mengandung kewajiban etis terhadap lingkungan 
sebagai bagian dari amanah yang wajib dijaga.

Sejalan dengan gagasan tersebut, Anton (2024) menjelaskan bahwa 
nilai-nilai Islam dapat diterapkan melalui tindakan nyata dalam penge-
lolaan dan pemulihan lingkungan; seperti reboisasi hutan atau perbaikan 
lahan pascatambang. Dengan penerapan yang konsisten, pengelolaan 
sumber daya alam berkelanjutan dapat tercapai sehingga menghadirkan 
kesejahteraan manusia dalam lingkungan yang sehat sekaligus memperkuat 
pemahaman ekologi Islam melalui kajian yang lebih mendalam.

Islam mengajarkan bahwa merawat lingkungan hidup bukan hanya 
kewajiban etis, melainkan juga pengabdian kepada Tuhan. Kerusakan ling-
kungan dapat terjadi karena faktor alamiah maupun akibat ulah manusia, 
seperti deforestasi, polusi, dan degradasi lahan. Menurut Mangka dkk. 
(2022), manusia memiliki peran dominan dalam merusak lingkungan 
sehingga harus menanggung dampaknya. Dengan begitu, diperlukan 
pemahaman yang lebih mendalam mengenai pandangan Islam dalam 
pengelolaan lingkungan agar tercipta keseimbangan ekosistem yang berke-
lanjutan.

Rehabilitasi lingkungan adalah salah satu upaya terencana untuk 
memperbaiki ekosistem yang mengalami kerusakan akibat aktivitas manu-
sia maupun faktor alam dengan tujuan memulihkan keseimbangan ekolo-
gis, menjaga keberagaman hayati, dan menjamin keberlanjutan sumber 
daya alam. Proses ini meliputi berbagai tindakan, antara lain penanaman 
kembali hutan yang ditebang, pengendalian erosi, restorasi lahan basah, 
serta pemulihan lahan pascatambang menjadi habitat yang produktif. 
Selain memperbaiki kondisi alam, rehabilitasi lingkungan juga berperan 
dalam meningkatkan kesejahteraan manusia dan mendukung kelang-
sungan hidup makhluk lain di bumi. Kegiatan ini menjadi bagian penting 
dari upaya global untuk menghadapi perubahan iklim, melestarikan keane-
karagaman hayati, serta memastikan ketersediaan sumber daya alam bagi 
generasi mendatang sekaligus meningkatkan kesadaran masyarakat akan 
pentingnya pelestarian lingkungan (Fitriana dkk., 2022).

Pengantar Ekoteologi Islam98



BAB IX 
TANTANGAN GLOBAL DAN KRISIS 

LINGKUNGAN KONTEMPORER

Perubahan Iklim dan Pemanasan Global dalam 
Perspektif Islam
Perubahan iklim merupakan krisis global yang mengancam keberlang-
sungan hidup di bumi dan menuntut respons etis lintas agama. Dalam 
Islam, konsep isrāf (pemborosan) dan taghlīr (eksploitasi berlebihan) 
dikategorikan sebagai perilaku tercela yang merusak tatanan alam sehingga 
wajib dihindari. Islam menekankan pentingnya pengelolaan sumber daya 
secara bijak sebagai bentuk tanggung jawab manusia terhadap ciptaan Allah 
Swt. Ketika nilai-nilai ini direalisasikan, umat Islam dapat berkontribusi 
aktif dalam mitigasi perubahan iklim termasuk melalui pengurangan jejak 

107



karbon dan pelestarian ekosistem. Menurut Sartika dkk. (2022), integrasi 
prinsip-prinsip Islam dalam edukasi perubahan iklim mendorong kesa-
daran bahwa kerusakan lingkungan adalah akibat dari kelalaian manusia 
dalam menjaga keseimbangan alam yang telah Allah tetapkan.

Pandangan Islam mengenai perubahan iklim berlandaskan pada 
dimensi teologis yang menegaskan peran manusia sebagai khalifah 
dalam memelihara kelestarian lingkungan. Melalui penelaahan terhadap 
Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran para ulama, alam dipahami sebagai 
titipan Ilahi yang wajib dijaga keberlangsungannya. Menurut Mursalin 
(2024), Islam menilai bahwa perubahan iklim merupakan konsekuensi 
dari perilaku manusia yang tidak selaras dengan prinsip keberlanjutan 
sehingga mengakibatkan kerusakan ekologis dan sosial. Prinsip-prinsip 
etika seperti keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial menjadi 
pijakan normatif dalam mendorong partisipasi kolektif untuk mewujudkan 
keberlanjutan lingkungan.

Perubahan iklim saat ini menjadi ancaman global yang nyata terutama 
terhadap ketahanan pangan, kebutuhan air bersih, dan energi. Kenaikan 
jumlah penduduk hingga tahun 2030 diperkirakan akan meningkatkan 
permintaan terhadap ketiga sektor ini secara signifikan sehingga memper-
besar risiko kekurangan gizi, kelangkaan air bersih, serta kerentanan terha-
dap bencana lingkungan. Dalam hal ini, Muhammad (2024) menekankan 
bahwa krisis iklim tidak hanya bersumber dari faktor alamiah; tetapi 
juga akibat dari pola hidup manusia yang tidak berkelanjutan sehingga 
dibutuhkan pendekatan edukatif dan strategis berbasis nilai moral untuk 
mengatasinya.

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab manusia terhadap alam tidak 
dapat dipisahkan dari nilai-nilai teologis. Al-Qur’an dan hadis menempat-
kan manusia sebagai khalifah di bumi yang bertugas menjaga dan meles-
tarikan ciptaan Tuhan. Widiastuty dan Anwar (2025) menegaskan bahwa 
ajaran Islam tidak hanya memuat nilai spiritual, tetapi juga nilai ekologis 
yang mendorong kesadaran untuk bertindak adil terhadap alam. Menjaga 

Pengantar Ekoteologi Islam108



BAB X
EKOTEOLOGI ISLAM  
DALAM PENDIDIKAN

Integrasi Pendidikan Lingkungan dalam Kurikulum 
Madrasah dan Pesantren
Integrasi pendidikan lingkungan ke dalam kurikulum madrasah dan 
pesantren bukan sekadar penambahan materi ekstra, melainkan trans-
formasi kurikulum yang mengikat nilai-nilai keislaman, etika ekologis, 
dan kecakapan teknis agar santri dan siswa menjadi agen perubahan 
lingkungan. Pendekatan ini menempatkan konsep khalifah dan amanah 
sebagai landasan normatif perintah keagamaan tentang pemeliharaan alam 
(maqāshid al-sharīʿah dan fiqh al-bi’ah) yang disinergikan dengan literasi 

123



sains dasar sehingga ajaran agama menjadi sumber legitimasi moral seka-
ligus alasan praktis untuk tindakan konservasi. 

Sejumlah inisiatif ekopesantren di Indonesia telah menunjukkan 
pola integrasi yang efektif. Modul fikih lingkungan dan kurikulum berba-
sis proyek dikombinasikan dengan praktik sehari-hari, seperti penge-
lolaan sampah, kebun organik, dan penghematan energi menciptakan 
pembelajaran yang bermakna dan berkelanjutan bagi komunitas pesan-
tren. Panduan praktis ekopesantren juga merangkum langkah-langkah 
implementasi yang konkret: kurikulum tematik, pelatihan sumber daya 
manusia, serta program air-energi-lahan yang menjadi pilar pendidikan 
lingkungan pesantren. 

Untuk madrasah formal, integrasi pendidikan lingkungan harus dila-
kukan secara sistemik melalui pemetaan kompetensi dan capaian pembel-
ajaran: kompetensi lingkungan perlu tercantum dalam standar lulusan, 
silabus tematik disusun lintas mata pelajaran (PAI, IPA, IPS), dan asesmen 
diarahkan pada keterampilan nyata (portofolio, proyek, observasi). Model 
pembelajaran interdisipliner yang mengaitkan teks agama misalnya ayat-
ayat tentang ciptaan dan prinsip pemeliharaan alam dengan pengamatan 
ilmiah dan praktik konservasi di lapangan terbukti meningkatkan pema-
haman sekaligus mengubah perilaku. 

Pengalaman pelaksanaan program Adiwiyata di sekolah dan program 
ekopesantren di berbagai daerah menunjukkan bahwa keberhasilan pendi-
dikan lingkungan sangat dipengaruhi oleh kapasitas guru. Baik yang 
mengajar Pendidikan Agama Islam (PAI) maupun Ilmu Pengetahuan 
Alam (IPA), guru memiliki peran kunci sebagai fasilitator pembelajaran 
yang mampu menghubungkan nilai-nilai agama dengan ilmu pengeta-
huan modern. Untuk itu, mereka perlu dibekali keterampilan merancang 
pembelajaran tematik yang mengintegrasikan isu lingkungan ke dalam 
materi pelajaran. 

Guru juga dituntut untuk memfasilitasi kegiatan berbasis proyek; 
seperti pengelolaan sampah, budidaya tanaman organik, atau konservasi 
air sehingga siswa tidak hanya memperoleh pengetahuan, tetapi juga 

Pengantar Ekoteologi Islam124



BAB XI
GERAKAN SOSIAL DAN AKTIVISME 

LINGKUNGAN ISLAMI 

Lahirnya Gerakan Green Islam
Gerakan green Islam muncul sebagai respons terhadap krisis lingkungan 
yang semakin kompleks dan mendesak. Perubahan iklim, pencemaran 
udara, deforestasi, krisis air bersih, serta hilangnya keanekaragaman hayati 
menjadi persoalan global yang memengaruhi kualitas hidup manusia. 
Indonesia dengan kondisi geografis yang rawan bencana termasuk negara 
yang paling rentan terhadap dampak perubahan iklim. 

Laporan World Risk Report 2022 menempatkan Indonesia sebagai 
negara dengan risiko bencana tertinggi ketiga di dunia. Data ND-GAIN 
Index 2021 juga menunjukkan tingkat kerentanan yang masih tinggi 
dengan peringkat ke-103 untuk aspek kerentanan dan ke-102 untuk 

137



kesiapan menghadapi perubahan iklim. Fakta ini memperlihatkan betapa 
mendesaknya peran agama dalam memberikan landasan moral bagi upaya 
penyelamatan lingkungan (Testriono dkk., 2024).

Kesadaran akan pentingnya peran Islam dalam isu lingkungan sema-
kin menguat pada awal 2000-an, terutama setelah tsunami Aceh 2004. 
Peristiwa ini tidak hanya meninggalkan luka kemanusiaan, tetapi juga 
membuka kesadaran kolektif akan rapuhnya hubungan antara manusia dan 
alam. Dari sinilah lahir dorongan kuat untuk mengintegrasikan nilai-nilai 
Islam dengan aksi-aksi nyata penyelamatan lingkungan. 

Nahdlatul Ulama sebagai organisasi Islam yang besar di Indonesia 
merespons fenomena tersebut dengan membentuk lembaga khusus, 
yaitu Lembaga Penanggulangan Bencana dan Perubahan Iklim (LPBI 
NU). Adapun Muhammadiyah membangun Muhammadiyah Disaster 
Management Center (MDMC) dan Majelis Lingkungan Hidup (MLH). 
Sementara itu, Majelis Ulama Indonesia (MUI) mendirikan Lembaga 
Pemuliaan Lingkungan Hidup dan Sumber Daya Alam (LPLHSDA). 
Kehadiran lembaga-lembaga ini menjadi tonggak penting lahirnya gerakan 
green Islam yang lebih terstruktur dan sistematis (Wahono dan A’la, 2024).

Gerakan green Islam tidak hanya didorong oleh organisasi besar, 
tetapi juga diperkuat oleh komunitas lokal, kelompok perempuan, dan 
masyarakat adat yang menafsirkan ajaran agama dalam praktik lingkungan 
sehari-hari. Aksi penghijauan dipahami sebagai bentuk ibadah, pengelolaan 
sampah dimaknai sebagai bagian dari kebersihan yang merupakan seba-
gian dari iman, sedangkan advokasi lingkungan dijalankan sebagai wujud 
amar ma’ruf nahi munkar. Identitas Islam digunakan untuk memperkuat 
pesan moral sehingga gerakan lingkungan mampu menjangkau lapisan 
masyarakat yang lebih luas.

Dalam dua dekade terakhir, perkembangan green Islam semakin pesat. 
Penelitian menunjukkan lebih dari 200 gerakan sosial berbasis agama 
aktif di Indonesia sejak 1990 hingga 2022 dengan sebagian besar diinisi-
asi oleh komunitas muslim. Selain itu, tercatat sedikitnya 192 organisasi 
atau komunitas keagamaan lintas agama yang menjalankan program dan 

Pengantar Ekoteologi Islam138



BAB XII
EKOTEOLOGI ISLAM DAN  

MASA DEPAN BUMI 

Skenario Masa Depan Bumi yang Menerapkan 
Prinsip Ekoteologi Islam
Jika prinsip ekoteologi Islam diterapkan secara konsisten dalam kehidupan 
sehari-hari, dampak positif yang muncul terhadap bumi akan sangat luas 
dan berkesinambungan. Berikut dampak positif yang ditimbulkan.
1.	 Bumi akan mengalami pemulihan dan keberlanjutan ekosistem mela-

lui pengelolaan alam yang didasarkan pada tanggung jawab manusia 
sebagai khalifah. Dalam Al-Qur’an, manusia diposisikan bukan se-
bagai penguasa yang bebas mengeksploitasi alam; melainkan sebagai 
pemimpin yang diberi amanah untuk merawat dan melestarikannya. 

153



Dengan kesadaran ini, praktik yang merusak seperti deforestasi 
tanpa kendali, polusi, dan eksploitasi berlebihan akan ditekan dan 
diganti dengan upaya konservasi, rehabilitasi hutan, serta penggu-
naan energi dan sumber daya yang bijak. Ekosistem yang sehat akan 
mendukung kelestarian flora, fauna, serta keberlangsungan kehidupan 
manusia secara harmonis. Prinsip ini menegaskan bahwa keberlan-
jutan bukan hanya wacana, melainkan bagian dari ibadah dan peng-
amalan nilai-nilai tauhid.

2.	 Penerapan ekoteologi Islam akan membawa perubahan gaya hidup 
masyarakat menuju pola hidup yang hemat energi dan lebih peduli 
pada kelestarian sumber daya air serta tanah. Prinsip larangan israf 
(pemborosan) yang diulang berkali-kali dalam Al-Qur’an menekankan 
pentingnya menggunakan segala sesuatu sesuai kebutuhan. Hal ini 
dapat diterjemahkan dalam praktik sederhana, seperti menghemat 
listrik, menggunakan air secara efisien, hingga mengurangi konsumsi 
barang sekali pakai. Selain itu, rekomendasi taharah mendorong 
masyarakat muslim untuk hidup bersih. Dengan demikian, kesadaran 
menjaga kebersihan sungai, laut, udara, dan tanah akan semakin 
mengakar sebagai bagian dari iman. Perubahan gaya hidup ini akan 
menghasilkan penurunan signifikan terhadap limbah berbahaya dan 
pencemaran sehingga kualitas hidup manusia dan makhluk lain di 
bumi semakin terjaga.

3.	 Prinsip ekoteologi Islam akan mengintegrasikan nilai keadilan ekologis 
dengan solidaritas kemanusiaan lintas iman. Hal ini sejalan dengan 
semangat Risalah Ekoteologi ICIEFE 2025 yang menekankan penting-
nya dialog lintas agama dan aksi bersama dalam menjaga bumi. Dalam 
konteks ini, umat muslim diajak untuk tidak hanya fokus pada komu-
nitasnya sendiri; tetapi juga menjalin kerja sama dengan berbagai 
kalangan termasuk umat agama lain, aktivis lingkungan, akademisi, 
serta pemerintah. 

Keadilan ekologis berarti tidak ada satu kelompok pun yang boleh 
merusak lingkungan demi keuntungan sesaat, sedangkan kelompok 

Pengantar Ekoteologi Islam154



Daftar Pustaka
Abdillah, Mujiyono. 2011. Agama Ramah Lingkungan Perspektif Al-Qur’an. 

Jakarta: Paramadina.

Abdullah, Amin. 1995. Filsafat Kalam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abidin, Ahmad Zainal dan Fahmi Muhammad. 2020. “Tafsir Ekologis dan 
Problematika Lingkungan (Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono 
Abdillah dan Mudhofir Abdullah terhadap Ayat-Ayat tentang 
Lingkungan)”. QOF: Jurnal Studi Al-Qur`an dan Tafsir, 4(1): 1—18.

Adebayo, R. I. 2014. “Environmental Crisis in the World: Islamic 
Theological Response”. Journal of Islamic Studies and Culture, 2(2): 
11—22.

Adirasa, Ery Santika, Tutik Hamidah, dan Noer Yasin. 2023. “Implementasi 
Saddu Aldzari’ah pada Keberadaan Kamar Mandi Umum Terminal 
Singosari terhadap Lingkungan”. El-Wasathiya: Jurnal Studi Agama, 
11(2): 51—65.

Adriani R, dkk. 2025. “Masjid Sebagai Pusat Inovasi Pendididkan 
dan Pelatihan untuk Peningkatan Kualitas Masyarakat”. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam dan Filsafat. 2(1): 11—19.

Afra, Firyal Sausan. 2024. “Identifikasi Potensi Konsep Eco-Masjid pada 
Masjid di Banda Aceh (Studi Kasus: Masjid Raya Baiturrahman)”. 
Tugas Akhir Fakultas Sains dan Teknologi Universitas Islam Negeri 
AR-Raniry Banda Aceh. 

163



Agustina, A. 2021. “Perspektif Hadis Nabi saw. Mengenai Kebersihan”. 
Jurnal Penelitian Ilmu, 1(2).

Ainiyah, Nurzatul. 2024. “Inovasi Pendidikan Adiwiyata Melalui 
Program Green Dakwah dalam Menciptakan Pesantren Ramah 
Lingkungan (Eco-Pesantren): Studi Kasus Pesantren Darunnajah 
Bogor”. Proceedings of Annual Islamic Conference for Learning and 
Management, 1.

Akbar Ach. Hanuji, dkk. 2024. “Tafsir Idariah Manajemen Sumber Daya 
Manusia dalam QS Al-Baqarah [2]: 30-39”. Jurnal Pendidikan 
Madrasah, 9(1): 167—176.

Akmaluddin. 2020. “Konvergensi Ekolinguistik dan Fiqh Al Bi’ah dalam 
Pelestarian Lingkungan”. El-Tsafaqah: Jurnal Jurusan PBA, 19(2), 
152—170.

Alfadhil, dkk. 2025. “Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual 
Antara Manusia, Alam, dan Tuhan dalam Tradisi Islam”. Ta’wiluna: 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir, dan Pemikiran Islam, 6(1): 300—310.

Alfadhli, dkk. 2025. “Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual 
Antara Manusia, Alam, dan Tuhan dalam Tradisi Islam”. Ta’wiluna: 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, 6(1).

Alhadi, Mulki Asabila. 2024. “Konsep Ekoteologi Seyyed Hossein Nasr 
Dan Thomas Berry”. Skripsi pada Fakultas Ushuluddin Universitas 
Islam Negeri Syarif Hidayatullah.

Ali, M. 2015. “Pelestarian Lingkungan Menurut Perspektif Hadis Nabi 
saw.” Tafsere, 3(1). 

Al-Qurthubi, M. I. A. 2006. Al-Jami’ li Ahkamil Qur’an wa Al-Mubayyan 
li Ma Tadhommanahu min Al-Sunnah wa Al-Ayi Al-Qur’an. 
Mu’assasah Al-Risalah.

Al-Syatibi. 1997. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah, Juz 2. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Thabari, Abu Ja’far. 2000. Jami’ al-Bayān fī Ta’wīl Al-Qur’ān. Muassasah 
al-Risalah.

164



Amalia Nur Milla, dkk. 2025. Islamic Green School Pedoman Praktis 
Sekolah Ramah Lingkungan. Bandung: Lekkas.

Amalia, Bunga Irada dan Agus Sugiri. 2014. Ketersediaan Air Bersih 
dan Perubahan Iklim: Studi Krisis Air di Kedungkara Kabupaten 
Demak. Jurnal Teknik PWK, 3(2): 295—302.

Amaya, Solu Nor, Altharik Mubarak, dan Reza Mauldy Raharja. 2024. 
“Dampak Urbanisasi dalam Kehidupan Masyarakat Kota”. Jurnal 
Riset Sosial Humaniora dan Pendidikan, 2(4), 116—126. 

Amri, Ulil. 2012. “Konservasi Berbasis Komunitas Religi: Membedah 
Peran Ormas Keagamaan dalam Upaya Melestarikan Sumberdaya 
Alam di Indonesia”. Masyarakat Indonesia, 38(1): 23—46.

Andini, Riddo. 2021. “Rekonstruksi Makna Khalīfatullāh Fi al-Ardh dalam 
Al-Qur’an Sebuah Tawaran dari Teori Ekoteologi Islam Studi Tafsir 
Tematik”. Pariaman: Mau’izhah, XI(2).

Anonim. t.t. “Kajian Ayat Ekologis Perspektif Mufasir Indonesia”. Graduasi: 
Jurnal Mahasiswa, 1(1): 71—79.

Ansor, Ahmad. 2008. “Islam dan Pemanasan Gelobal”. Jurnal Aplikasi 
Ilmu-Ilmu Agama, 9(1): 34—43.

Anti Nurrahmi S., dkk. “Keseimbangan Ekologis dalam Perspektif Islam: 
Studi Komparatif Tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar”. Islamica, 7(2): 
8—10.

Anton MM, dkk. 2024. “Integrasi Islam Moderat dalam Upaya Melestarikan 
dan Menjaga Kehidupan terhadap Perusakan Alam”. Jurnal Intelek 
dan Cendikiawan Nusantara, 1(1), 481—487.

Ariani, dkk. 2015. “Biaya Pengurangan Marginal Emisi Gas Rumah Kaca 
Sektor Pertanian”. Jurnal Argo Ekonomi, 33(2): 107—120.

Arifah, Umi, Ahmad Fauzan Hidayatullah, dan Anif Rizqianti. 2022. 
“Program Eco-Pesantren dalam Pelestarian Lingkungan.” Jurnal 
Kesehatan Lingkungan: Jurnal dan Aplikasi Teknik Kesehatan 
Lingkungan, 19(1): 105—114.

165



Aripin, Ipin Tajul. 2025. “Ayat-Ayat Al-Qur’an tentang Pemeliharaan 
Lingkungan”. AHWALUNA Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6(1): 
149—164.

Asmuni, Ahmad. 2017. “Filsafat dan Dakwah”. ORASI: Jurnal Dakwah dan 
Komunikasi, 8(1) 86—99. 

Asyraf Ab Rahman, dkk. 2018. “Sustainable Development from Islamic 
Perspective”. International Journal of Civil Engineering and 
Technology (IJCIET), 9(4): 985—992.

Audrey Chapman, dkk. 2007. Bumi yang Terdesak. Bandung: Mizan.

Aulia, Hantika, Anwar Abu, dan Kuncoro Hadi. 2022. “Nilai Integrasi 
Islam dan Sains di Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia: Sekolah 
Islam Terpadu, Madrasah dan Pesantren”. Tafhim Al-’Ilmi, 14(1): 
110—125.

Ayu, Nurfika. 2019. “Pemanfaatan Tanah Negara untuk Perkebunan oleh 
Masyarakat Ditinjau dari Hukum Islam (Studi di Desa Sekalak 
Kecamatan Seluma Utara Kabupaten Seluma)”. Skripsi pada Fakultas 
Syariah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Bengkulu.

Azzahra, Syaira dan Siti Masyithoh. 2024. “Peran Muslim dalam Pelestarian 
Lingkungan: Ajaran dan Praktik”. Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-
Thullab, 6(1). 

B. Purba, dkk. 2020. Ekonomi Sumber Daya Alam: Sebuah Konsep, Fakta 
dan Gagasan. Medan: Yayasan Kita Menulis.

Bagus, Lorens. 1996. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Baharuddin dan Musa. 2019. “The Concept of Khalifah and Its Implication 
in Environmental Ethics”. Al-Shajarah: Journal of Islamic Thought 
and Civilization, 24(2): 123–145.

Burhanudin, Nunu. 2016. Ilmu Kalam Daro tauhid Menuju Keadilan. 
Jakarta: Kencana.

Chandra, Agus Firdaus. 2016. “Hadis-Hadis Ekologi dalam Konteks 
Perindustrian di Indonesia”. Jurnal Ilmiah Syari`ah, 15(1): 21—32.

166



Damanhuri, Enri dan Tri. 2010. Pengelolaan Sampah. Bandung: Institute 
Teknologi Bandung.

Danial, Ruhud. 2024. “Konsep Rahmatan Li Al-‘Alamin Perspektif Tafsir 
Al-Misbah dan Relevansinya dengan Ekosentrisme”. Skripsi pada 
Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 
Riau.

Dariah, Atih Rohaeti, Muhammad Syukri Salleh, Hakimi M. Shafiai. 2016. 
A New Approach For Sustainable Development Goals In Islamic 
Perspektive. Procedia Social and Behavior Sciences, 219: 159—166.

Dien, Mawil Izzi. 2000. The Environmental Dimensions of Islam. Cambridge: 
The Lutterworth Press.

Effendi, Hefni. 2003. Telaah Kualitas Air Bagi Pengelolaan Sumber Daya 
dan Lingkungan Perairan. Yogyakarta: Kanisius.

Elfira, Andi Agustang dan Muhammad Syukur. 2023. “Prinsip Masyarakat 
Adat Kajang dalam Mempertahankan Adat Istiadat”. Jurnal Ilmu 
Sosial dan Pendidikan, 7(1): 282—290.

Elisah, Yuli. 2016. “Ekologi dalam Perspektif Hadis”. Skripsi pada Fakultas 
Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah.

Engineer, Asghar Ali. 2003. Islam dan Teologi Pembebasan. Terjemahan 
Masud. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Fathurahman, M. 2022. “Eko-Teologi Al-Qur’an: Internalisasi Karakter 
Sadar Lingkungan bagi Generasi Alpha Indonesia”. Jurnal Ibriez: 
Jurnal Kependidikan Dasar Islam Berbasis Sains, 7(2): 267—274.

Fatoni, Ahmad. 2024. “Islam dan Lingkungan Hidup”. AL-AFKAR: Journal 
for Islamic Studies, 7(2): 320—331. 

Febriyani, Dwi dkk. 2017. “Analisis Mengenai Dampak Lingkungan 
(AMDAL) sebagai Instrumen Pencegahan Pencemaran dan 
Perusakan Lingkungan”. Badamai Law Journal, 2(1), 113—132.

Febryanti, Trivonia Hilde. 2025. “Ekoteologi di Tengah Krisis Global: 
Mencari Harapan dalam Keimanan dan Alam”. Jurnal Akademika, 
24(2): 128—146.

167



Firdaus, Slamet. 2022. “Al-Qur’an dan Pembangunan Lingkungan 
Berkelanjutan di Indonesia: Analisis Maqashid Syariah untuk 
Pencapaian SDGs”. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi 
Islam, 7(2): 120—138.

Firmansyah, dkk. 2023. “The Ecological Sustainability of The Earth System: 
Classical and Contemporary Interpretation of Surah Ar-Rum 
(Chapter 30), Verse 41”. Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 
2(3): 160—166.

Fitriana, Fifin, Winda Purnama Sari, dan Dina Pramesti. 2022. 
“Pemberdayaan Masyarakat Wilayah Pesisir dalam Mengatasi 
Limbah Tambak Udang Melalui Rehabilitasi Lingkungan”. Jurnal 
Masyarakat Mandiri, 6(6), 4814—4825.

Fitriani, Naila Zahro, Rahmah Dara Lufira, dan Ussy Andawayanti. 
2025. Krisis Sumber Daya Air: Pendekatan Inovatif dan Solusi 
Berkelanjutan. Magetan: CV AE Media Grafika.

Foltz R. 2003. “Is There an Islamic Environmentalism”. Environmental 
Ethics, 22(1): 63—72.

Fortuna, D., M. Muttaqin, dan Pebrisa Amrina. 2023. “Integrasi Karakter 
Peduli Lingkungan dalam Program Sekolah Adiwiyata di SDN 
Cipondoh 5”. Jurnal Elementaria Edukasia, 6(4), 2088—2100.

Ghozali S, dkk. 2024. “Peran Masjid sebagai Pusat Kegiatan Sosial dan 
Keagamaan”. Jurnal Pengabdian Dalam Negeri, 2(2), 57—67.

Hadiat, dkk. 2024. “Hukum Ekonomi Islam (Sebuah Telaah Ekonomi 
Berkelanjutan Perspektif Hukum Ekonomi Islam)”. Jurnal Hukum 
De’Rechtsstaat (JHD), Special Issue.

Halbi, Abdurahman. 2020. “Dakwah Majelis Ulama Indonesia dan 
Perubahan Iklim”. Thawabil: Jurnal Kependidikan Islam, 1(1): 45—
52.

Harahap, Annisa Arianti. 2024. “Pengelolaan Limbah Industri di PT. 
Kirana Sapta Desa Panompuan Jae Kecamatan Angkola Timur 
Kabupaten Tapanuli Selatan Berdasarkan Undang-Undang Nomor 

168



32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan 
Hidup”. Skripsi pada Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan 
Ahmad Addary Padang Sidimpuan.

Harahap, R. Z. 2015. “Etika Islam dalam Mengelola Lingkungan Hidup”. 
Edutech: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Ilmu Sosial, 1(01).

Hardiantoro, Alinda, dan Mahardini Nur Afifah. 2024. “Capai Rp 271 
Triliun, Berikut Rincian Penghitungan Kasus Korupsi Timah di 
Bangka Belitung.” Kompas.com. https://www.kompas.com/tren/
read/2024/03/29/210000765/capai-rp-271-triliunberikut-rincian-
penghitungan-kasus-korupsi-timah-di?page=all. 

Hawing, Hardianto. 2021. “Muhammadiyah Disaster Management Center 
(MDMC) dalam Penanggulangan Bencana Banjir di Kota Makassar”. 
Journal of Governance and Local Politics (JGLP), 3(1): 63—74.

Hermanto, Agus. 2024. “Pandangan Yusuf al-Qardhawi tentang 
Lingkungan”. NU Online Lampung, 17 September 2025. https://
lampung.nu.or.id/keislaman/pandangan-yusuf-al-qardhawi-
tentang-lingkungan-iI2Ag.

Hudha, Atok Miftachul, Husamah, dan Abdulkadir Rahardjanto. 2019. 
Etika Lingkungan (Teori dan Praktik Pembelajarannya). Malang: 
Universitas Muhammadiyah Malang.

Ibn Katsir. 2005. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Fikr.

Idrus, Muhammad. 2015. “Islam dan Etika Lingkungan”. Wordpress, 18 
September 2025. www.mohidrus.wordpress.com.

Imam. 2013. “Integrasi Islam dan Budaya Lokal dalam Tradisi Rokat Tasek 
di Desa Dapinda Kecamatan Batang-Batang, Kabupaten Sumenep 
Madura”. Skripsi pada Fakultas Adab dan Ilmu Budaya UIN Suan 
Kalijaga Yogyakarta. 

Inayah, Zaidatul, Rizka Amalia, dan Wakib Kurniawan. 2024. “Menavigasi 
Tantangan dan Krisis: Masa Kini dan Masa Depan Pendidikan Islam 
pada Abad 21”. Al-Bustan: Jurnal Pendidikan Islam, 1(2): 160—187.

169

https://www.kompas.com/tren/read/2024/03/29/210000765/capai-rp-271-triliunberikut-rincian-penghitungan-kasus-korupsi-timah-di?page=all
https://www.kompas.com/tren/read/2024/03/29/210000765/capai-rp-271-triliunberikut-rincian-penghitungan-kasus-korupsi-timah-di?page=all
https://www.kompas.com/tren/read/2024/03/29/210000765/capai-rp-271-triliunberikut-rincian-penghitungan-kasus-korupsi-timah-di?page=all
https://lampung.nu.or.id/keislaman/pandangan-yusuf-al-qardhawi-tentang-lingkungan-iI2Ag
https://lampung.nu.or.id/keislaman/pandangan-yusuf-al-qardhawi-tentang-lingkungan-iI2Ag
https://lampung.nu.or.id/keislaman/pandangan-yusuf-al-qardhawi-tentang-lingkungan-iI2Ag
http://www.mohidrus.wordpress.com


Iqbal, I. 2020. “Pengelolaan dan Pemanfaatan Sumber Daya Alam dalam 
Perspektif Ekonomi Islam”. Al-Hisab: Jurnal Ekonomi Syariah, 1(1), 
8—21.

Istiani, Mariatul dan Muhammad Roy Purwanto. 2019. “Fiqh Bi’ah dalam 
Perspektif Al-Qur’an”. Jurnal Mahasiswa FIAI-UII At-Thullab, 1(1): 
24—39.

Jamaluddin, Muhammad Nur. 2020. “Wujud Islam Rahmatan Lil Âlamin 
dalam Kehidupan Berbangsa di Indonesia”. Adliya: Jurnal Hukum 
dan Kemanusiaan, 14(2): 271—294.

Kamil, Mustofa dkk. 2021. “Tindakan Operasionalisasi Pemahaman Sains 
dan Teknologi terhadap Islam”. Alphabet Jurnal Wawasan Agama 
Risalah Islamiah, Teknologi dan Sosial (Al-Waarits), 1(1): 16—25. 

Khaelany. 1996. Islam Kependudukan dan Lingkungan Hidup. Jakarta: 
Rineka Cipta. 

Khalid, Fazlun. 1992. Islam and the Environment. London: Ta-Ha 
Publishers.

Kholil, Moh. 2024. “Khalifah dalam Melestarikan Lingkungan Hidup 
(Kajian Ayat Ekologis Perspektif Mufasir Indonesia)”. Graduasi: 
Jurnal Mahasiswa, 1(1): 71—79.

Lebeda, P. 2015. MDGs, SDGs and The Change of Paradigm. Development, 
Environment and Foresight, 1(2).

Mahendra, Muhammad Luthfi. 2023. “Teori Ekologi dan Ekologi 
Perkembangan Perspektif Psikologi Islam”. Amorti: Jurnal Studi 
Islam Interdisipliner, 2(2): 79—86.

Mangka, Ansae, Amarah Husma, dan Jahada Mangka. 2022. “Pelestarian 
Lingkungan Hidup dalam Pandangan Syariaat Islam”. Jurnal Bidang 
Hukum Islam. 3(2): 205—221.

Mardani, Dede Aji. 2023. “Wakaf dan Ekonomi Hijau: Upaya Mengurangi 
Perubahan Iklim dan Emisi Gas Karbon”. LA ZHULMA Jurnal 
Ekonomi Syariah, 2(1). 

170



Marfai, Muh. Aris. 2013. Pengantar Etika Lingkungan dan Kearifan Lokal. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Mashadi, Ali Imron. 2025. “Teologi Islam Kontemporer dan Etika 
Lingkungan: Pendekatan Maqasid dalam Mewujudkan 
Keberlanjutan”. FADZAT: Jurnal Ekonomi Syariah, 5(2): 1—12.

Mita. 2022. “Integrasi Budaya Islam dengan Budaya Lokal dalam Tradisi 
Assunna’ di Masyarakat Desa Paitana Keacamatan Turatea 
Kabupaten Jenepoto”. Skripsi pada Fakultas Adab dan Humaniora 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makasar.

Mufid, A. 2020. “Nilai-nilai Islam dalam Konservasi Lingkungan Hidup”. 
Jurnal Studi Islam dan Sosial, 5(1), 45—58.

Mufid, Sofiyan Anwar. 2001. Islam dan Ekologi Manusia: Paradigma Baru, 
Komitmen dan Integritas Manusia dalam Ekosistemnya. Bandung: 
Nuansa Cendekia. 

Mugiyati. 2016. “Hak Pemanfaatan Sumber Daya Alam Perspektif Hukum 
Islam”. Al-Jinâyah: Jurnal Hukum Pidana Islam, 2(2).

Muhamad A, dkk. 2024. “Adaptasi Perubahan Iklim dalam Perspektif 
Islam”. Jurnal Dinamika Sosial dan Sains. 1(4), 326—334.

Muhammad, A. 2022. “Urgensi Pelestarian Lingkungan Hidup dalam Al-
Quran”. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 13(1), 67—
87.

Muhtarom, Ali. 2014. “Pembinaan Kesadaran Lingkungan Hidup di 
Pondok Pesantren: Studi Kasus di Pondok Pesantren Al-Mansur 
Darunnajah 3 Kabupaten Serang”. Jurnal Kebudayaan Islam. 12(2): 
225—240.

Mulasari, Surahma Asti dkk. 2024. “Pemberdayaan Jamaah Mushola 
‘Aisyiyah Mitra Llhpb Pimpinan Wilayah ‘Aisyiyah Diy dalam 
Pengembangan Eco-Mudhola”. Jurnal Masyarakat Berdaya dan 
Bermitra (MATRA), 3(1): 14—27. 

Munawarah, Taufik Warman Mahfuzh. 2020. “Tafsir Ekologis Al-Qur’an 
Surah Al-Mu‘minun Ayat 18”. Syams: Jurnal Studi Keislaman, 1(2). 

171



Munawar-Rachman, Budhy. 2011. Ensiklopedi Nurcholis Madjid. Jakarta: 
Democrazy Project. 

Munawwir, A. W. 1997. Kamus Al-Munawwar Arab-Indonesia. Surabaya: 
Pustaka Progresif.

Mursalin, Hisan, Abdul Mut’ti, dan Alpha Amirrachman. 2024. “Perspektif 
Islam tentang Perubahan Iklim”. Jurnal of Islamic Studies. 5(1): 39—
55.

Nasr, Seyyed Hossein. 1968a. Ideal’s and Reality. London: George Allen& 
Unwin. 

_______. 1968b. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 
London: George Allen & Unwin.

_______. 2001. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 
Lahore: Suhail Academy.

Nawiyanto dan Kamilia Izzatul. 2015. “Kerusakan Hutan dan Munculnya 
Gerakan Konversi di Lereng Gunung Lamongan, Klakah 1999-
2013”. Publik Budaya, 1(3), 72—85.

Nazar, Irfan Abu, Sunarto, dan Ihsan Nul Hakim. 2023. “Pengembangan 
Konsep Ekoteologi Al-Qur’an untuk Mewujudkan Pembangunan 
Berkelanjutan”. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur`an dan Hadis, 7(3): 
561—576.

Nurhayati, A., Ummah, Z. I., & Shobron, S. 2018. “Kerusakan Lingkungan 
dalam Al-Qur’an. Suhuf, 30(2), 194—220.

Nurhikmah. 2023. “Azas Spiritualitas Ekologi Islam Perspektif Seyyed 
Hossein Nasr”. Skripsi pada Fakultas Ushuluddin Universitas Islam 
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Nurlinda, Ida. t.t. “Kebijakan Pengelolaan Sumber Daya Alam dan 
Dampaknya terhadap Penegakan Hukum Lingkungan Indonesia”. 
Natural Resources Management Policy and Its Impact on the 
Environmental Law Enforcement in Indonesia.

Pardi, Habib Husnial. 2020. “Gerakan Ecoda’wah Tuan Guru Hasanain 
Djuaini: Konservasi, Nilai Keagamaan, dan Promosi Kesadaran 

172



Lingkungan”. Jurnal Pemberdayaan Masyarakat: Media Pemikiran 
dan Dakwah Pembangunan, 4(1): 135—168.

Permanarian, S. 2022. “Teori Ekologi sebagai Dasar Pengembangan 
Keterampilan Komunikasi Siswa Tunarungu Usia Pra-Sekolah”. 
JASSI Anakku, 12(1): 97—111. 

Pradini S, dkk. 2017. “Development of Institution Structure of Agriculture 
Resources Management at Pesantren”. Wacana. 20(1), 15—27.

Pratiwi, Meirina Dewi. 2019. “Persaingan Usaha dalam Hukum Islam”. 
Justici, 12(2): 1—17.

Pudjiastuti, Sri Rahayu, Herianto Sidik Irlansyah, Yuliwati. 2021. 
“Program Eco-Pesantren sebagai Model Pendidikan Lingkungan 
Hidup”. Jurnal Abdimas Prakasa Dakara, 1(1), 29—37. 

Quraish, Shihab. 1996. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai 
Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

_______. 2002. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. 
Jakarta: Tangerang: Lentera Hati.

_______. 2012. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-
Qur’an. Lentera Hati. 

Rahmah, Eliza Yunia. 2022. “Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Pelestarian 
Lingkungan di Pesantren Istana Mulia”. Skripsi pada Fakultas 
Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta.

Ramdani, Muhammad Ikdal. 2024. “Agama dan Pelestarian Lingkungan: 
Peran Sosial LPBINU dalam Pengelolaan Sampah Tahun 2015–
2021 (Studi Kasus Bank Sampah Nusantara LPBI NU di PBNU)”. 
Skripsi pada Program Studi Sosiologi Universitas Nahdlatul Ulama 
Indonesia. 

Ratnasari, Juni, dan Siti Chodijah. 2020. “Kerusakan Lingkungan Menurut 
Sains dan Ahmad Mustafa Al-Maraghi”. Al Tadabbur: Jurnal Ilmu 
Alquran dan Tafsir, 5(1): 121—36. 

173



Rauf A., dkk. 2023. “Menghidupkan Peran Masjid sebagai Pusat Pendidikan 
dan Media Dakwah Kontemporer”. Jurnal Riview dan Pengerjaan, 
6(3): 1138—1147.

Riana, Kesuma Ayu dan Fauzan Ramon. 2021. “Pengelolaan Sumber Daya 
Berkelanjutan dalam Perspektif Hukum Islam”. Wasaka Hukum: 
Jendela Informasi dan Gagasan Hukum, 9(1), 213—226.

Rijal, S. dan T. Tahir. 2022. “Analisis Faktor Pendorong Terjadinya 
Urbanisasi di Wilayah Perkotaan (Studi Kasus Wilayah Kota 
Makassar)”. Journal of Economic Education and Entrepreneurship 
Studies, 3(1): 262—276.

Rofiq, A. N. 2022. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Buku Menjadi 
Pemuda Bertauhid Berakhlak Berprestasi Karya Ahmad Rifa’i 
Rif ’an dan Relevansinya dengan Pembelajaran”. Universitas Islam 
Negeri Prof KH Saifuddin Zuhri Purwokerto.

Rosyidah, Yulia Nur dan Feryani Umi Rosidah. 2025. “Ekoteologi di 
Pesantren: Integrasi Spiritualitas dan Inovasi Ekobrik di Darul 
Ulum Jombang”. Jurnal PUBLIQUE, 6(1): 1—16. 

Sa’bandiyah, Umu Farikhatus, Ahmad Munir Hamid, dan Intan Ayu. 
2025. “Peran Maqashid Syariah dalam Mendukung Keberlanjutan 
Lingkungan Melalui Implementasi Green Economy: Studi Kasus 
Tenun Ikat di Parenganthe”. Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, 
Budaya, Teknologi, dan Pendidikan. 4(6): 709—722.

Saddad, A. 2017. “Paradigma Tafsir Ekologi”. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-
Ilmu Ushuluddin, 5(1), 49—78.

Safaat, Muh. 2023. “Analisis Penerapan Kaidah Al-Ḍhararu Yuzāl terhadap 
Penggunaan Pestisida sebagai Sarana Pembasmi Hama Tanaman 
(Studi Kasus di Desa Julukanaya, Kecamatan Pallangga, Kabupaten 
Gowa)”. Skripsi pada Sekolah Tinggi Ilmu Islam dan Bahasa Arab 
(Stiba) Makassar.

Sartika, Septi Budi, Supriyadi, dan Akbar Wiguna. 2022. “Integrasi 
Nilai-Nilai Islam dalam Materi Perubahan Iklim dalam Perspektif 

174



Teknologi Pembelajaran”. Procedia of Social Sciences and Humanities, 
1489—97.

Setyorini, Savitri Nur, Wirdyaningsih, dan Chita Arifa Hazna. 2021. “Wakaf 
Lingkungan Hidup dalam Rangka Pelaksanaan Pembangunan 
Berkelanjutan dan Penegakkan Keadilan Antargenerasi”. Journal of 
Islamic Law Studies. 4(1).

Sholikatin, Hafsah Kurnia Binti, Amalia Natasya, dan Munawir. 2024. 
“Optimalisasi Peran Masjid sebagai Sarana Pendidikan Islam di 
Indonesia”. Jurnal Basicedu, 8(2): 1411—14119.

Soemarwoto, Otto. 2004. Ekologi Lingkungan Hidup dan Pembangunan. 
Jakarta: Djambatan.

Suharti, Sri, Setia Mulyawan, dan Ahmad Hasan Ridwan. 2023. 
“Sustainability dalam Perspektif Islam dan Pengaruhnya terhadap 
Firm Value dan Firm Size Melalui Profitabilitas sebagai Variabel 
Mediasi. Jurnal Nuansa Akademik Jurnal Pembangunan Masyarakat, 
8(1): 135—150.

Sukarni. 2014. “Air dalam Perspektif Islam”. Jurnal TARJIH, 12(1).

Sukismanto, dkk. 2024. Pengelolaan Limbah. Purbalingga: Eureka Media 
Aksara.

Sulistyo, Bambang dan Nodi Herianto. 2020. “Analisis Penyuebab dan 
Dampak Degradasi Air pada Lingkungan Hidup”. Universitas 
Bengkulu.

Sutrisno F. I.N dan Miftahudin Azmi. 2025. “Eksploitasi Lingkungan 
dalam QS Ar-Rum Ayat 41 (Studi Komparasi Tafsir Al-Azhar dan 
Al-Misbah)”. Mashahif: Journal of Qur’an and Hadits Studies, 5(1), 
1—12. 

Syahri, Mohamad. 2013. Pembangunan Berkelanjutan Berbasis Green 
Moral. Bandung: Widya Aksara Press. 

Syauqi, M., Romlah Abubakar A., dan Abdul Ghofur. 2025. “Ekologi dan 
Hadits: Analisis tentang Peran Manusia sebagai Khalifah di Bumi”. 
Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(1): 231—237.

175



Takim, Sahrul, Adiyana Adam, dan Tamsin Yoioga. 2022. “Paradigma 
PAI Rahmatan Lil Alamin dalam Ragam Perspektif”. Jurnal Ilmiah 
Wahana Pendidikan, 8(18): 358—375.

Testriono, dkk. 2024. Gerakan Green Islam di Indonesia (Aktor, Strategi, 
dan Jaringan). Jakarta: UIN Jakarta Press dan PPIM UIN Jakarta.

Thohari, Ahmad. 2013. “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi 
Konsep Masalahah”. Az-Zarqa’: Jurnal Hukum Bisnis Isla. 5(2).

Triwibowo, Cecep. 2014. Etika dan Hukum Kesehatan. Yogyakarta: Nuha 
Medika.

Triwidiastuti, Sri Enny. 2016. Model Degradasi Kualitas Lingkungan Hidup 
di Perkotaan pada Waktu Tertentu. Tangerang: Universitas Terbuka. 

Ulfah, Atiyah dan Ani Cahyadi. 2025. “Keberlanjutan dan Teknologi Hijau 
dalam Perspektif Islam”. ADIBA: Journal of Education, 5(1): 59—78.

Ulum, M. Chazienul dan Rispa Ngindana. 2017. Isu Kebijakan dan Tata 
Kelola Lingkungan Hidup. Malang: UB Bress.

Umam, Mohammad Hotibul. 2023. “Komparasi Pemikiran Ekoteologi 
Badiuzzaman Said Nursi dan Seyyed Hossein Nasr”. Tesis pada 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Wahono, Muhammad Rohman dan Abd A’la. 2024. “Islam dan Modernitas 
dalam Penanggulangan Bencana: Studi Berdirinya Muhammadiyah 
Disaster Management Center (MDMC)”. Konferensi Nasional 
Mahasiswa Sejarah Peradaban Islam, 1:197—205.

Wahyudi, Rofiul. 2022. “Penyuluhan Sedekah Sampah: Tinjauan Qur’an 
& Hadist dan Ekonomi Islam”. Journal of Islamic Economy and 
Community Engagement. 3(1).

Wanma, dkk. 2020. “Identifikasi Faktor Penyebab Kerusakan Kawasan 
Hutan Alam pada Hutan Pendidikan Anggori Manokwari”. Jurnal 
Kehutanan Papuasia. 6(2): 206—216.

Wasim, Alef Teria. 2005. Ekologi Agama dan Studi Agama-Agama. 
Yogyakarta: Oasis Publisher. 

176



Widiastuty, Hesty dan Khairil Anwar. 2025. “Ekoteologi Islam: Prinsip 
Konservasi Lingkungan dalam Al-Qur`an dan Hadist serta 
Implikasi Kebijakannya”. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 
11(1): 465—480.

Wijaya M, Mohammad dan Husain Syam. 2021. Eksplorasi Limbah 
Biomassa dan Aplikasinya. Makassar: Badan Penerbit Universitas 
Negeri Makassar.

Wijayanti, I. 2023. “Islamisasi Sains Melalui Integrasi Ayat-Ayat Kauniyah 
dalam Pembelajaran IPA Sekolah Dasar”. Jurnal Madrasah 
Ibtidaiyah, 1(2), 58—78.

Wulan, Sri Ratna. 2025. “Konsep Keseimbangan (Mīzān) dalam Islam 
sebagai Dasar Pembangunan Berkelanjutan”. Socius: Jurnal Penelitian 
Ilmu-ilmu Sosial, 2(6).

Y. Lisnawati, dkk. 2015. “Konsep Khalifah dalam Al-Qur’an dan 
Implikasinya terhadap Tujuan Pendidikan Islam (Studi MauduI 
terhadap Konsep Khalifah dalam Tafsir Al-Misbah)”. Tarbawy: 
Indonesian Journal of Islamic Education, 2(1), 47—57.

Yanasari, Pebri, dan Endang Kusniati. 2022. “Kelembagaan MUI dalam 
Melakukan Gerakan Halalisasi: Perubahan Dinamika Masyarakat 
di Prov. Kep. Bangka Belitung”. Scientia: Jurnal Hasil Penelitian, 7(1): 
44—58.

Yitinah dan Dwi Noviani. 2024. “Ayat-Ayat Al-Qur’an tentang Lingkungan: 
Perspektif Islam dalam Menjaga Kelestarian Alam”. Jurnal Kolaboratif 
Sains: 7(11): 4367—4381. 

Yudo, Satmoko dan Nusa Idaman Said. 2017. “Kebijakan dan Strategi 
Pengelolaan Air Limbah Domestik di Indonesia”. Badan Pengkajian 
dan Penerapan Teknologi.

Yusra, Fitriani. 2019. “Peran Masjid sebagai Media Dakwah di Lingkungan 
Perkantoran pada Pusat Pelatihan dan Pengembangan dan Kajian 
Hukum Administrasi Negara Lembaga Administrasi Negara 

177



Republik Indonesia”. Skripsi pada Fakultas Dakwah dan Komunikasi 
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh.

Zaprulkhan. 2020. Rekonstruksi Paradigma Maqashid Asy-Syari’ah: Kajian 
Kritis dan Komprehensif. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Zuhdi, Achmad Cholil. 2012. “Krisis Lingkungan Hidup dalam Perspektif 
Al-Qur’an”. Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, 2(2): 140—
162.

Zuhdi, Muhamad Arifin. 2015. “Fiqh al-Biah: Tawaran Hukum Islam 
dalam Mengatasi Krisis Ekologi”. Jurnal al-‘Adalah, 12(4).

178



Profil Penulis
Dr. Ahmad Zumaro, M.A. lahir di Teluk Betung 
Bandar Lampung. Ia merupakan alumnus Pondok 
Pesantren Darussalam Gontor. Pendidikan S-1 dan S-2 
Jurusan Tafsir Hadis diselesaikan di UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta. Adapun pendidikan S-3 disele-
saikan di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta Program 

Doktor Studi Al-Qur’an dan Hadis pada 2020. Saat ini, ia menjabat sebagai 
Wakil Direktur Pascasarjana UIN Jurai Siwo Lampung dan mengampu 
mata kuliah Studi Al-Qur’an Hadis Pendidikan Islam pada Program Studi 
Doktor Pendidikan Agama Islam Pascasarjana UIN Jurai Siwo Lampung.

Dr. M. Kholis Amrullah, M.Pd.I. lahir pada 14 
Oktober 1990 di Rantau Kalimantan Selatan. Pada 
tahun 2007—2012 menyelesaikan studi Jurusan 
Pendidikan Bahasa Arab Fakultas Tarbiyah UIN 
Antasari Banjarmasin. Kemudian menyelesaikan 
pendidikan magister bidang Pendidikan Bahasa Arab 

di Pascasarjana UIN Maliki Malang. Tahun 2019, penulis menyelesaikan 
pendidikan Doktor pada bidang Pendidikan Bahasa Arab di UIN Maliki 
Malang. Saat ini bekerja sebagai dosen di Pascasarjana UIN Jurai Siwo 
Lampung.

179



Buku yang pernah ditulis, di antaranya berjudul Guru Profesional; Kiat 
Praktis menjadi Pendidik Sukses (Literasi Nusantara, 2020), Metodologi 
Penelitian Kualitatif: Pengantar Teoritis bagi Mahasiswa Pendidikan Bahasa 
Asing (Literasi Nusantara, 2020), Teknologi Pembelajaran: Integrasi Teknik 
Pedagogi dan Psikologi (Literasi Nusantara, 2020), Perencanaan Penelitian: 
Perjalanan Sistematis Penemuan Teori (Literasi Nusantara, 2020), Strategi 
Belajar Bahasa Arab: Kognitif, Psikologi, dan Sosial (Literasi Nusantara, 
2020).

Sarohmad lahir di Lampung pada 6 Juni 1992. Ia meru-
pakan alumnus Pondok Pesantren Darul Ulum 
Sekampung Lampung Timur pada 2010. Pada 2014, 
berhasil mendapatkan gelar sarjana dari UIN Maulana 
Malik Ibrahim Malang. Adapun pada 2022, kembali 
berhasil memperoleh gelar magister dari Universitas 

Pesantren KH. Abdul Chalim Mojokerto. Kini, ia tengah menempuh 
pendidikan doktoral di UIN Jurai Siwo Lampung pada Program Studi 
Doktor Pendidikan Agama Islam.

180












	Prakata
	Daftar Isi
	BAB I
	Konsep Ekoteologi Islam
	Ekoteologi dalam Islam

	BAB II
	Landasan Teologis Pelestarian Lingkungan dalam Islam
	Ekoteologi Lingkungan

	BAB III
	Sejarah Pemikiran Ekoteologi dalam Peradaban Islam
	Pandangan Ulama Klasik tentang Hubungan Manusia dan Alam

	BAB IV 
	Manusia sebagai Khalifah dan Pengemban Amanah Lingkungan 
	Makna Khalifah Fil Ardh dalam Perspektif Al-Qur’an

	BAB V
	Prinsip-Prinsip Ekoteologi Islam
	Prinsip Keseimbangan (Mizan)

	BAB VI
	Konsep Keberlanjutan Dalam Al-Qur’an dan Hadis
	Makna Keberlanjutan Menurut Islam

	BAB VII
	Fikih Lingkungan
	Sejarah Perkembangan Fikih Lingkungan

	BAB VIII
	Kearifan Lokal dan Pelestarian Lingkungan 
	Integrasi Ajaran Islam dengan Tradisi Lokal Pelestarian Alam

	BAB IX 
	Tantangan Global dan Krisis Lingkungan Kontemporer
	Perubahan Iklim dan Pemanasan Global dalam Perspektif Islam

	BAB X
	Ekoteologi Islam dalam Pendidikan
	Integrasi Pendidikan Lingkungan dalam Kurikulum Madrasah dan Pesantren

	BAB XI
	Gerakan Sosial dan Aktivisme Lingkungan Islami 
	Lahirnya Gerakan Green Islam

	BAB XII
	Ekoteologi Islam dan Masa Depan Bumi 
	Skenario Masa Depan Bumi yang Menerapkan Prinsip Ekoteologi Islam

	Daftar Pustaka
	Profil Penulis

